

المَلْكَ الْمَالِيَّهُ عُوْلَا اللَّهُ عُوْلَا اللَّهُ عُوْلَا اللَّهُ عُوْلَا اللَّهُ الْمَالِكُ الْمَالِيَّةُ الْمَالِيَّةُ الْمَالِيَّةُ الْمَالِيَّةُ الْمَالِيَّةُ الْمُلْكِنَّةُ اللَّمِيِّةُ الْمُلْكِنِّةُ الْمُلْكِنِّةُ الْمُلْكِنِّةُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللِّلْمُلْمُ الللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللْمُ

# جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري في توضيح عقيدة السلف والدفاع عنها

بحث لنيل درجة الماجستير في العقيدة

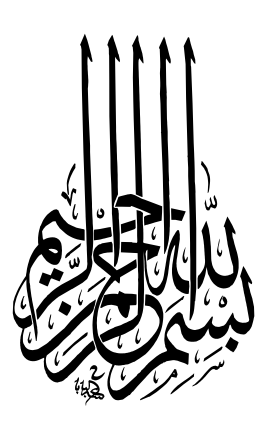
إعداد الطالب:

يحيى بن محمد بن أحمد سير مباركي الرقم الجامعي ( ٤٢٥٨٠١٧٨ )

إشراف فضيلة الشيخ:

د/ عبدالله بن محمد الرميان

م ۱٤٣٠هـ - ۲۰۰۸م



### ملخص الدراسة

### "جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري في توضيح عقيدة السلف والدفاع عنها"

يعد الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري من العلماء المعاصرين والدعاة المصلحين الذين كان لهم أثر كبير في الدعوة الإسلامية المعاصرة، وتأتي هذه الرسالة لتقوم ببيان جهود الشيخ في توضيح عقيدة السلف والدفاع عنها.

وقد جاءت الرسالة في مقدمة وتمهيد وبابين وخاتمة، ففي المقدمة ذكرت فكرة الموضوع وأهميته وسبب اختياره، وفي التمهيد تحدثت عن حياة الشيخ الدوسري الشخصية والعلمية، أما البابان فقد جاءا كالآتي: الباب الأول: جهود الشيخ في توضيح عقيدة السلف، ويضم ثلاثة فصول: الفصل الأول: التوحيد وأقسامه، ويتكون من ثلاثة مباحث، والفصل الثاني: الإيمان والقدر ويحتوى على مبحثين، والفصل الثالث: بقية أركان الإيمان، وفيه أربعة مباحث.

أما الباب الثاني: فقد خصصته عن جهود الشيخ في الدفاع عن عقيدة السلف ويتكون من ثلاثة فصول: الفصل الأول: عن جهود الشيخ في مواجهة المتكلمين، وفيه مبحثان: الأول: عن جهود الشيخ في مواجهة الأشعرية، والثاني: عن جهود الشيخ في مواجهة الأشعرية، والفصل الثاني: عن جهود الشيخ في مواجهة المتصوفة، وفيه تمهيد ومبحثان، والفصل الثالث: عن جهود الشيخ في مواجهة الرافضة والباطنية وفيه مبحثان.

وأما الخاتمة: فقد ذكرت فيها أهم النتائج والتوصيات، وكان من أهم النتائج التي انتهى إليها البحث: أن عقيدة الشيخ الدوسري حمي عقيدة السلف نفسها، وأنه دافع عنها وبيَّن عوار المخالفين وحاول حل قضايا إصابة الأمة من خلال فهم كتاب الله وتطبيقه واقعاً عملياً.

ومن أهم التوصيات: الاهتهام بتحقيق تفسير الشيخ حومنظومته في الفقه واقتراح اصدار مجموع به جميع آثار الشيخ العلمية الكاملة المكتوبة، والمسجلة، والله الهادي إلى سواء السبيل.



### **Abstract**

# Efforts of sheikh Abdurrahman Aldosary in clarifying ancestors' belief and his defending it.

Sheikh Abdurrahman bin Mohammed Aldosary is considered as one of the contemporary scientists and reformatory preachers who had great effects on the contemporary preaching and this thesis is to show the efforts of Sheikh-may God forgive him- in explaining ancestors' belief and defending it.

The thesis comprises an introduction preface two sections and a conclusion In the introduction the idea of the subject its significance and reason of choice were mentioned and the preface focused on the personal and scientific life of sheikh Aldossary whereas the two sections are as follow:

the first one is about the efforts of sheikh-may God forgive him- in explaining the ancestors' belief and includes three chapters the first chapter is about monotheisms and its sections that includes three topics and the second chapter is about the belief and the fate including two topics the third chapter is about the rest of belief's pillars which comprising four topics.

The second section allocated about in efforts of Sheikh that consisting of three chapters in defending the ancestors belief — the first chapter is about efforts of sheikh to face the speakers that subsequently involves—two topics: the first topic is about sheikh to the retirees and other topic about sheikh efforts—to face Alasharia. The second chapter is about sheikh's efforts to face mystics or Sufis and that one comprise an introduction and two topics. The third chapter is about sheikh's efforts to face refuseniks and internals that has two topics.

In the conclusion: most important results and recommendations were mentioned. and the most important result of the research is the similarity between the ancestors' belief and that of Sheikh who defended it, explained breaches and attempted to solve certain issues effected nation, by understanding Holy Book and practice it practically.

The most important recommendations involving paying attention to realization of Sheikh's explanation and his system of doctrine and suggesting issuance a group containing all complete scientific written achievements of Sheikh



## المقحملة

الحمد لله الذي آتانا كتاباً كالشمس وضحاها، وسنةً كالقمر إذا تلاها، من تمسك بها كان في ضوء النهار إذا جلاها، ومن تركها كان في ظلمات الليل إذا يغشاها، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، النبي المعصوم والقدوة المثلى.

عطّر حديثك بالنبي محمد وأَذِعْ به في العالمين ورددِ وأَذِعْ به ما شئت إن رمُت الهدى ما الفخر به ما شئت إن رمُت الهدى

صلى الله، وسلم، وبارك عليه، وعلى آله، وأصحابه، والتابعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين... أما بعد: -

فقد كان الرسل عَلَيْلِضَا على اختلاف أزمانهم وأقوامهم يدعون لتحقيق كلمة التوحيد "لا إله إلا الله"، ويدعون لتوحيد العبادة لله تعالى ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوْحِىٓ إِلَيْهِ أَنَهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَناْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ ().

وقد ختم الله الرسل بمحمد على خير البرية، وأزكى البشرية، فنادى بالعقيدة ليس في قومه فحسب، بل نادى في العالمين ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ () ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ () ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ ﴾ () . نادى، وبشّر، وأنذر، ودعا، وجاهد لتكون كلمة الله هي العليا، ولم يعبأ مَنْ المَنْ الله على حل به من المصاعب والمصائب في طريق دعوته إلى التوحيد؛ لأنه أُنزل عليه ﴿ يَكَأَيُّهُا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكُ وَإِن لَّمَ تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ ﴿ )، قال ابن كثير ﴿ في تفسير هذه الآية: "يقول تعالى مخاطباً عبده ورسوله

- (١) سورة الأنبياء آية ٢٥.
- (٢) سورة سبأ الآية ٢٨.
- (٣) سورة الأنبياء آية ١٠٧.
  - (٤) سورة المائدة آية ٦٧.

- محمداً الله السم الرسالة، وآمراً له بإبلاغ جميع ما أرسله به، وقد امتثل عليه أفضل الصلاة والسلام ذلك، وقام به أتم قيام" ()

ولم يمت ولم يمت الله به الدين، وأكمله، وكان الناس على المحجة البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ مَا لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَمُّتُ عَلَيْكُمْ فِعَمِّتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اللَّإِسَلَامَ دِينَا ﴾ ()

ثم حمل هذه الدعوة ورثة الأنبياء، من علماء الصحابة والتابعين، ومن تبعهم بإحسان، وحملها عدول كلِّ عصر من العصور كما قال عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ العلم من كل خَلَفٍ عدوله ينفون عنه تأويل الجاهلين، وانتحال المبطلين، و تحريف الغالين" ().

ومرّت بالأُمة أعاصير من الفتن ولكن الله قيض من يقف أمامها بثبات وعلم مستمد من مشكاة النبوة، واستمر العطاء والدفاع وتقرير العقيدة ودحض الشبه عنها جيلاً بعد جيل

وفي عصرنا الحاضر كان من العلماء الذين حملوا على عاتقهم تلك المهام الجسام في بيان الحق، والدفاع عنه، والسير على نهج السلف الصالح "الشيخ عبدالرحمن ابن محمد الدوسري ت ١٣٩٩هـ"، ولما كان لزاماً على طالب الدراسات العليا أن يقدم بحثاً في مرحلة الماجستير فقد آثرت أن يكون بحثي المقدم لقسم العقيدة بكلية الدعوة وأصول الدين بجامعة أم القرى بعنوان:

### "جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري في توضيح عقيدة السلف والدفاع عنها"

- (١) تفسير القرآن العظيم، تأليف: إسهاعيل بن عمر بن كثير الدمشقي ، ج٢، ص ٧٨..
  - (٢) سورة المائدة الآية ٣.
- (٣) سنن البيهقي الكبرى، تأليف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي، ، ج ١٠ م ص ٢٠٩، ص ٢٠٩، برقم ٢٠٧٠، والحديث صححه الألباني {انظر مشكاة المصابيح تأليف: محمد بن عبدالله الخطيب التبريزي تحقيق: الشيخ محمد بن ناصر الدين الألباني ج ١ ص ٦٩).

### الوضوع: ٥٥ الموضوع:

البحث في جهود الشيخ في توضيح العقيدة، و الدفاع عنها، وأساليب التعامل مع المخالفين، وكيفية مناقشتهم فيها ذهبوا إليه.

## ي ب ـ أهمية الموضوع:

الموضوع يتعلق بعالم معاصر سعى جاهداً لبيان الحق، والذّب عنه، ومواجهة الأعداء، وكشف مخططاتهم وشبههم، وصنف في ذلك الكتب.

## وأستطيع أن أقول: إن الأهمية تتركز في:

- ١. أنه عالم رباني، سلفي، معاصر.
- ٢. الاستفادة من جهود الشيخ في مواجهة كيد الأعداء ومخططاتهم الحديثة وخصوصاً ما يتعلق بمسائل العقيدة؛ لأنه كان سبّاقاً في هذا المضار.
- ٣. غزارة آثار الشيخ العلمية وتنوعها ما بين كتب، وأشرطة، ومقالات في الصحف، وغيرها، وسيأتي بيان شيء منها.
  - ٤. عدم وجود بحث يُعنى بجهود الشيخ في العقيدة.

### 🗘 جـ ـ أسباب اختياري للموضوع:

غُرض موضوع بحث جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري حمن قبل زميلي عبدالله بن حمود الغامدي على مجلس الكلية، فقرر قسم الموضوع بين طالبين حسب مايلي:

- أ) ما يتعلق بجهود الشيخ في توضيح عقيدة السلف، والدفاع عنها.
  - ب) ما يتعلق بجهود الشيخ في مواجهة الاتجاهات الفكرية المعاصرة.

ولما حصل ذلك عُرض على البحث الأول وبعد الاستشارة والاستخارة انشرح صدري للبحث في هذا الموضوع، وزاد تعلقي به لأسباب أخرى هي:

١. إظهار جهود أحد العلماء الربانين في معالجة قضايا الأمة، وبيان العقيدة الصافية.

٢. عدم معرفة بعض طلبة العلم بجهود الشيخ العلمية، وحياته الشخصية فآثرت التعريف بهذه الشخصية الفذة التي من اطلع على آثارها رأى العجب، فربط الناشئة بالعلماء العاملين أمر مهم يُرنى إليه.

٣. مسارعة الشيخ ~ في مضهار كشف مخططات الأعداء في كافة المجالات، وكان من أهمها مجال العقيدة والحرص على توضيحها، كما كانت له مساهمات بالوسائل الحديثة آنذاك لخدمة الدعوة كالمشاركة في الإذاعة والصحف والمجلات وتسجيل المحاضرات...

٤. معاصرة الشيخ لنوازل مازالت الأمة تعيش مرارتها، ووضعه حلولا لها، وكيفية التعامل معها، فكانت دراسة جهوده، وبيان طرق علاجه مهمة لمواصلة الجهد بالجهد، وإحياء التجارب ونشرها، والبداية من حيث انتهى الآخرون، فذلك من التعاون على البر والتقوى، واستمرار الخير، وعدم انقطاعه بموت عالم من العلماء أو داعية من الدعاة.

### <u>د ـ الدراسات السابقة :</u>

لا توجد دراسة أو رسالة علمية تتعلق بجهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري في العقيدة وقد تقرر ذلك بعد مراجعة أقسام العقيدة بجامعات المملكة، وبعد النظر فيا يتعلق بالشيخ من دراسات - اطلعت عليها - وهي عبارة عن رسالتين علميتين لنيل درجة الماجستير في الدعوة والتفسير.

الأولى: (حياة الداعية الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري) تأليف سليان ابن ناصر الطيار.

نال بها الباحث درجة الماجستير من قسم الحسبة، ووسائل الدعوة بجامعة الإمام محمد بن سعود عام ١٤٠٢ هـ.

الثانية: (الشيخ عبدالرحمن الدوسري ومنهجه في التفسير) تأليف محمد ابن عبدالله الربيعة

نال بها الباحث درجة الماجستير في التفسير من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض عام ١٤١٨هـ.

### \* بعض محاضرات الشيخ المسجلة:

١ - حقيقة المعاداة والمولاة في الإسلام ٢ - تصحيح الإيمان

٣ - قوة العقيدة (شريطان) ٤ - الإسراء والمعراج

٥ - الشيوعية (شريطان) ٦ - الهجرة والعقيدة (شريطان)

٧ - طريق السعادة ٨ - التقدمية

٩ – الشباب ١٠ – دعائم المجتمع المسلم

١١ - النهي عن المنكر ١٢ - نظرة من سورة "ق"

١٣ - درس في التفسير ١٤ - الماسونية

١٥ - حديث الهجرة ١٦ - الابتعاد عن الله

١٧ - واجب الشباب وغيرها من الأشرطة...

# Mi Fattani | | ( ...

## \$<u>هـ عملي في البحث:</u>

١ - قمت بجمع المادة العلمية للبحث، ومعظم آثار الشيخ ~ الموجودة سواءً المطبوع منها والمخطوط، كما قمت بجمع الأشرطة المسجلة للشيخ ~.

7- سافرت إلى الرياض والقصيم والتقيت ببعض المشايخ الذين لهم علاقة بالشيخ مواهمهم الشيخ إبراهيم بن عبدالرحمن الدوسري ابن الشيخ الأكبر الذي لم يألُ جهداً في مساعدي، وإفادي، وإمدادي بها يعينني على البحث، جعل الله ذلك في ميزان حسناته، وجعله من بره بوالده بعد موته، كها التقيت في القصيم بالشيخ محمد بن عبدالله الربيعة صاحب رسالة "الشيخ عبدالرحمن الدوسري ومنهجه في التفسير" واستفدت منه كثيراً، كها التقيت في مدينة جدة بالشيخ مصطفى بن أبو النصر الشلبي، والذي حقق بعض كتب الشيخ مهالإضافة إلى إجراء بعض المكالمات الهاتفية ببعض من أجد منه إفادة عن الشيخ وحياته.

٣- قمت بذكر جهود الشيخ - في العقيدة مع ذكر النقو لات عن السلف في أغلب المسائل، وقد تتقدم أو تتأخر حسب السياق والحاجة، وأحياناً أكتفي بكلام الشيخ لشهرة المسألة أو وضوحها.

٤ - كنت أعبر عن الشيخ عند النقل عنه بقولي: الشيخ عبدالرحمن الدوسري أو الشيخ الدوسري وأحياناً أقول: قال الشيخ الدوسري والمنائل الشيخ الدوسري وأحياناً أقول: قال الشيخ الدوسري وأحياناً أقول: قال الشيخ الدوسري وأحياناً أولياناً الشيخ الدوسري وأحياناً أقول: قال الشيخ الدوسري وأحياناً أقول: قال الشيخ الدوسري وأحياناً أولياناً الشيخ الدوسري وأحياناً أولياناً الشيخ الدوسري وأحياناً أولياناً الشيخ الدوسري وأحياناً المسائل الدوسري وأحياناً المسائل الدوسري وأحياناً المسائل الدوسري وأحياناً المسائل الدوسري وأحياناً ا

٥- لم أحاول التوسع في مفردات الرسالة منعاً للحشو والإطالة والإملال.

7 - عزوت كل نص إلى مصدره الذي أخذته منه وكنت أذكر اسم الكتاب واسم المؤلف كاملين للمرة الأولى في الحاشية ثم أختصر هما بعد ذلك ، وأكتفي في العزو لكتب الشيخ الدوسري بعد المرة الأولى بذكر اسم الكتاب فقط ، وأما بطاقات الكتب وتفاصيلها فقد ذكرتها في فهرس المصادر والمراجع

٧- التزمت كتابة الآيات القرآنية بالرسم العثماني مع ذكر اسم السورة ورقم
 الآية في الهامش.

9- ترجمت لأغلب الأعلام الذين وردت أسهاؤهم في البحث دون توسع أو إطالة.

• ١ - كانت أغلب النقولات عن الشيخ من تفسيره صفوة الآثار والمفاهيم؛ لأنه هو المرجع الأساس، وأكبر كتب الشيخ ~، وأكثر الكتب المطبوعة مجتزأة منه.

١١ - قمت بوضع عدة فهارس في آخر البحث وهي كالتالي:

- فهرس الآيات القرآنية.
- فهرس الأحاديث النبوية.
  - فهرس الأعلام.
  - فهرس المصطلحات.
- فهرس المراجع والمصادر.
- فهرس عام للموضوعات.

### ٥٥ خطة البحث

يتكون البحث من مقدمة وتمهيد وبابين وخاتمة.

المقدمة: وتتضمن فكرة الموضوع، وأهميته، وسبب اختياره، والدراسات السابقة.

التمهيد: عن حياة الشيخ عبدالرحمن الدوسري الشخصية و العلمية.

الباب الأول: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري في توضيح عقيدة السلف:

\*الفصل الأول: - التوحيد وأقسامه:

- المبحث الأول: توحيد الربوبية.
- المبحث الثانى: توحيد الألوهية.
- المبحث الثالث: توحيد الأسماء والصفات.

\*الفصل الثانى: الإيهان والقدر:

- المبحث الأول: الإيمان.
  - المبحث الثاني: القدر.

\*الفصل الثالث: بقية أركان الإيمان:

- المبحث الأول: الإيمان بالملائكة.
- المبحث الثاني: الإيمان بالكتب.
- المبحث الثالث: الإيمان بالرسل.
- المبحث الرابع: الإيمان باليوم الآخر.

\*الفصل الأول: - جهوده في مواجهة المتكلمين:

- المبحث الأول: جهوده في مواجهة المعتزلة.
- المبحث الثاني: جهوده في مواجهة الأشعرية.

\*الفصل الثاني: جهوده في مواجهة الصوفية.

\*الفصل الثالث: - جهوده في مواجهة الرافضة والباطنية.

الخاتمة: وتحتوى على أهم النتائج والتوصيات.

الفهارس....

### شكر وتقدير

أحمد الله وأشكره أولاً وآخراً على ما هيأ لي من إتمام هذا البحث ثم أشكر الشيخ: إبراهيم بن عبد الرحمن الدوسري بن الشيخ الأكبر والذي ساعدني كثيراً وأمدني بها أعانني على البحث.

كما أخص بالشكر الجزيل الشيخ الدكتور: عبد الله بن محمد الرميان المشرف على بحثي وقد استفدت من توجيهاته الحكيمة وآرائه السديدة، وأشكر المشرف الأول على البحث وهو الشيخ الدكتور: صالح الفريح فله فضل علي لا أنساه، وأشكر أعضاء لجنة المناقشة فضيلة الدكتور: عبد الله الدميجي وفضيلة الدكتور: محمد عبد الحافظ.

وأخيراً الشكر موصول لكل من ساهم وشارك في مساعدتي وتوجيهي وأسأل الله أن يجعل ذلك في ميزان حسناتهم.

وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين،،،

### التمهيد

### عن حياة الشيخ عبدالرحمن الدوسري - الشخصية والعلمية

"هو الشيخ عبدالرحمن بن محمد بن خلف بن عبدالله بن فهد آل نادر الدوسري الودعاني، وترجع القبيلة إلى قحطان، كان أجداده وأعمامه أمراء بلدة السليل، ثم نزحوا من السليل إلى قرية الشماسية بالقصيم وتبعد عن بريدة ثلاثين كيلو متراً"().

### مولده:

"ولد في مدينة البحرين سنة ١٣٣٢هـ وذلك لأن جده الشيخ علي بن سليمان اليحيى كان يقيم في البحرين في ذلك الوقت، وكان والد الشيخ عبدالرحمن وأمه يقيمان في الكويت، وقد ولد الشيخ عبدالرحمن في البحرين أثناء زيارة والديه لجده لأمه، وعاد به أبوه مع أمه إلى الكويت في أشهره الأولى" ().

### نشأته:

"نشأ ح في بيئة صالحة، محافظة على الدين، في محلة من حارات الكويت، لا يسكنها غير النجديين تدعى محله "المرقاب" وأكثر أهلها عمار للمساجد، يحض بعضاً على الخير والفضيلة"(").

### صفاته الشخصية البارزة:

### ١ - فراسته وبعد نظره:

كان ~ ذا فراسة قوية وكان بعيد النظر، ومن أمثلة فراسته ما يلي:

أ - ما ذكره الشيخ أحمد الحصين بقوله: "ومن أمثلة فراسته حلاتولى جمال

- (١) روضة الناظرين عن مآثر علماء نجد وحوادث السنين، تأليف: محمد بن عثمان القاضي، ، ج٣ص ٨٩.
  - (٢) حياة الداعية الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري ، تأليف: سليمان بن ناصر الطيار ص٢٣٠.
  - (٣) نبذة مختصرة عن حياة الداعية الإسلامي عبد الرحمن الدوسري تأليف: أحمد بن عبد العزيز الحصين، ص١٠

Mi Fattani | | ( ...

عبدالناصر رئاسة مصر عام ١٩٥٤م، وعلا صُراخه بتحرير الأمة العربية من الاستعمار وفلسطين من إسرائيل، وتهريجه بالباطل من الوعود، حذّر الشيخ فوق المنابر، وفي المجالس، وقد عاداه كثير من الناس، ونوى أحد أقاربه إلحاق الضرر به فأراد أن يقتله، وبعد تَبَيُّنِ حقيقة عبدالناصر، وانكشافه للناس، وذلك بعد حزيران أيام النكسة أخذ الناس يعتذرون له، وبالذات ذلك الذي نوى إلحاق الضرر به" ( ).

ب - ويذكر الشيخ الحصين مثالاً آخر فيقول: "وقد صرح سفي محاضره ألقاها في معهد الرياض العلمي "أنه إذا كانت حرب فسوف تكون نكسة للأمة الإسلامية، وتذهب الضفة الغربية والجولان وسيناء، ويحصل بعد ذلك مفاوضات للحصول على الاعتراف وتبدأ به مصر، ولقد حصل ما توقعه الشيخ الجليل، ونكس طواغيت القومية العربية رؤوسهم أمام هذا الخزي والعار، وهذه نتيجة الانحرافات عن طريق النور والذكر الحكيم "().

ج- ومن فراسته ما يوشك أن يكون واقعاً ملموساً وبداياته ما حدث في بعض الدول العربية عندما طبعت العلاقات مع ما يسمى بدولة إسرائيل، حيث ذكر بعض التوقعات في كتابه اليهودية والماسونية حيث يقول -:

" حصول الألفة التامة بين العرب واليهود من كل الطبقات" بدلاً من الوحشة والنفرة، وسيغزونهم بالحشيش وجميع أنواع المخدرات والمسكرات زيادة على ما هم عليه، وقد يجعل التزاوج والاستخدام وستحل الميوعة العامة في جميع الطبقات، وتموت الروح العسكرية في مواضع، وتضعف في مواضع أخرى"(3)

- (١) نبذة مختصرة عن حياة الداعية الإسلامي عبدالرحمن بن محمد الدوسري، تأليف: أحمد بن عبدالعزيز الحصين،، ص١٤.
  - (٢) نبذة مختصرة للحصين ص ١٤.
  - (٣) حصل ذلك الآن من البعض وليس من الكل نسأل الله السلامة.
  - (٤) اليهودية والماسونية، تأليف: الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري ص١٣٠.

- وبعد ذكر الشيخ لما سبق قال: "وأدعو الله تخييب ظني فلا يحصل شيء من هذا كله وإنها يحصل الخير والفلاح والسداد لكل العرب والمسلمين" ().
  - والأمثلة كثيرة أكتفى بها ذكر بُعداً عن الإطالة ٠٠٠.

### ٢ - صراحته وقوته في قول الحق ومواقفه الجريئة:

شهد كل من عرف الشيخ، أو سمع خطبه ومحاضراته، أو قرأ كلامه بصراحته وجرأته في الحق حتى تواترت الأخبار بذلك، وأصبح مضرب المثل عند الناس في وقت قلَّ فيه من يجرؤ على قول حق أو إنكار باطل.

ومن الأمثلة على ذلك:

- ١- وقوفه ضد القومية والقوميين.
- ٢- موقفه من القوانين الوضعية في الدول الإسلامية عموماً وفي الكويت خصوصاً.
- ٣- موقفه من قضية إباحة الخمر التي أثيرت في الكويت بعد استقلالها،
   وانقسم الناس إزاءها هناك إلى مؤيد ومعارض.
- 3- كلمته الشاملة لبعض مخالفات العلمانيين، وبعض ما دخل المناهج الدراسية من أفكار، وذلك في ثالث جمعة بعد تولي الملك فيصل ابن عبدالعزيز ~ الحكم، وكان ممن حضر الجمعة واستمع إلى كلمة الشيخ الدوسري رحمه الله بعد الصلاة الشيخ محمد بن إبراهيم مفتي عام المملكة العربية السعودية في ذلك الوقت (٣).
  - (١) اليهودية والماسونية ص١٣٠.
  - (٢) انظر حياة الداعية للطيار ٦٧.
  - (٣) انظر حياة الداعية للطيار ص٧١-٧٣.

### ٣- ورعه وزهده واقتصاره على كسب الحلال من عمل يده:

"ظل الشيخ يعمل في التجارة الحرة والكسب الحلال من صغره إلى وفاته "، فقد بدأ بعد سن التمييز يساعد والده في دكانه متدرباً على البيع والشراء منذ نعومة أظافره، حتى إذا شب عن الطوق وبلغ سن الرشد، بدأ الأسفار والتنقل للتجارة والعلم ما بين الكويت وبغداد والبصرة والبحرين ونجد (القصيم والرياض) والحجاز والشام... لذا فقد تمرس في فنون التجارة، والعقود المباحة مع ابتعاده عن العقود المحرمة شرعاً، فازدهرت تجارته وكسب أموالاً كثيرة، وظفها أخيراً بعد عام المحتار وتفرّغ للدعوة "().

### ٤ - غيرته على دين الله وعلى أمة الإسلام واهتمامه بشؤون المسلمين:

أكتفي هنا بموقف ذكره لي شخصياً الشيخ إبراهيم ابن الشيخ عبدالرحمن الدوسري حيث يقول: "دخلت على والدي في ليلة من الليالي وبيده جهاز الراديو يسمع بعض أخبار المسلمين، وهو يبكي"، وقد تأثرت كثيراً من هذا الموقف، وتأملت في بكائه فهو يستمع لأخبار العالم الإسلامي ليس بأذنه فقط بل بجميع أحاسيسه.

### ٥ - تواضعه:

نقل الشيخ الطيار في رسالته عن الشيخ عثمان الصالح الذي كان يرأس تحرير مجلة البحوث العلمية قوله: "الشيخ الدوسري حكان كثير التواضع، لطيف المعشر، سريع الانقياد للحق، وكان كثيراً ما يزورني في منزلي، ويناصحني، ويشاركني ما تيسر من الطعام، وإذا عاتبته لماذا لا تخبرني قبل مجيئك؟ قال: أحب عدم التكلف وطعام الواحد يكفي الاثنين، والهدف الزيارة في الله، والتشاور فيها يعود بالخير على الإسلام والمسلمين" ()، وكان يقول عن نفسه: "ما أنا بشيخ"، ويقول: "طويلب علم" ()

- (١) حياة الداعية للطيار ، ص ٧٦.
- (٢) حياة الداعية للطيار ، ص ٨٣..
- (٣) الشيخ عبدالرحمن الدوسري ومنهجه في التفسير، تأليف: د. محمد بن عبدالله الربيعة، ص٤٧-٤٨.

### ٦ - قوة حفظه:

يقول الدكتور محمد الربيعة صاحب رسالة "الشيخ عبدالرحمن الدوسري ومنهجه في التفسير": "تميز الدوسري حواشتهر بقوة الحفظ والذاكرة حتى كان يلقب (بالفهرس) كما أخبر بذلك صديقه الحميم محمد السعد الحميّد، وكان يحفظ ما في الكتاب في الجملة بمجرد قراءته مرة أو مرتين، ولذا كان نصيبه من حفظ المتون الشيء الكثير"().

ومما يدل على قوة حفظه أنه ح أصيب بمرض في عينيه في العشرين من عمره فخشي أن يذهب بصره وهو لم يتم حفظ القرآن بعد، فانعزل في منزله لا يخرج إلا للصلاة فحفظ القرآن الكريم في شهرين ().

### تكوينه العلمي:

من خلال تتبع سيرة حياته يمكننا أن نحدد مراحل تكوينه العلمي والشرعي فيها يلي:

# \* أو $extbf{k}$ : مرحلة دراسته في المدرسة المباركية $extbf{k}$ :

طلب الشيخ علومه الأولى في المدرسة المباركية، وهذه المدرسة في أول نشأتها كانت تفوق بعض المعاهد من حيث المادة الشرعية حيث كان الطالب فيها يحفظ ويدرس العديد من العلوم الشرعية والمعارف العامة، وقد درس الشيخ في هذه المدرسة سبع سنوات على العديد من المشايخ والعلماء من أمثال:

- (١) الشيخ ومنهجه في التفسير للربيعة، ص٠٥.
- (٢) حدثني بذلك ابنه الشيخ إبراهيم الدوسري وذكر الشيخ أحمد الحصين طرفاً من ذلك في رسالته نبذة مختصرة عن حياة الشيخ ص١٣.
  - (٣) تنسب إلى الشيخ مبارك الصباح حاكم الكويت آنذاك، أسست عام ١٣٢٩هـ وافتتحت عام ١٣٣٠هـ.

٢- الشيخ: محمد النوري<sup>()</sup>.

۳- الشيخ: يوسف بن عيسى القناعي ().

٤- الشيخ: عبدالعزيز الرشيد<sup>()</sup>.

### \* ثانيا: مرحلة دراسته على المشايخ بعد المدرسة المباركية:

ترك الشيخ المدرسة المباركية بعد أن أتم هذه المدة، وأخذ يقرأ على المشايخ في الكويت، فقرأ على أبرزهم وأفقههم في المذهب الحنبلي: الشيخ عبدالله بن خلف الدحيان () حيث قرأ عليه الفقه والتوحيد، ولازمه سنتين وقد تأثر به كثيراً.

- (۱) هو السيد عمر بن عاصم، ولد في بلدة أزمير في الأناضول في تركيا سنة ١٢٨٩هـ ونشأ فيها ورحل إلى مكة المكرمة وطلب العلم فيها ثم المدينة المنورة ثم رحل إلى الهند وكان صوته جميلاً بتلاوة القرآن الكريم ثم رجع واستقر بالكويت ودرس التجويد في سنة ١٣٢٩هـ [علماء الكويت وأعلامها خلال ثلاثة قرون، تأليف عدنان بن سالم بن محمد الرومي، ، ص ٣٤٢]
- (٢) هو الشيخ محمد نوري بن أحمد بن محمد بن أحمد بن زكريا، وأصل عائلته من بادية الموصل من محلة خرج، ولد بها سنة ١٢٨٥هـ، أم المصلين في مسجد المتعافي بالموصل الذي كان قد اتخذه مقراً للتدريس فيه، وفي الزبير عينه السيد أحمد النقيب إماماً في مسجده الذي بناه في محله الكويت، توفي سنة ١٣٤٥هـ. [علهاء الكويت لعدنان الرومي، ص ١٣٥]
- (٣) هو مصلح الكويت الكبير الشيخ: يوسف بن عيسى بن محمد بن حسين سلمان بن علي بن محمد بن يسري القناعي، ولد في مدينة الكويت سنة ١٢٩٦هـ رحل إلى الأحساء والبصرة ومكة المكرمة وطلب العلم ثم عاد إلى الكويت وهو من مؤسسي المدرسة المباركية، توفي سنة ١٣٩٣هـ [علماء الكويت لعدنان الرومي، ص ٥٥٥]
- (٤) هو الشيخ عبدالعزيز بن أحمد بن رشيد البداح، أصل أسرته من الزلفي من نجد ولد في وسط مدينة الكويت عام ١٣٠٥هـ، حفظ القرآن، وبدأ في طلب العلم، ورحل إلى الزبير والأحساء وبغداد والأستانة ومصر ومكة والمدينة، وعمل مدرسا بالحرم النبوي ولم يلبث طويلاً ثم عاد إلى الكويت، توفي سنة ١٣٥٧هـ [علماء الكويت لعدنان الرومي، ص ٢٤٩]
- (٥) هو الشيخ/ عبد الله بن خلف بن دحيان الحربي، نسبة إلى قبيلة حرب القبيلة الشهيرة في الحجاز ونجد،

كما قرأ على الشيخ صالح بن عبدالرحمن الدويش (۱)، والازمه مدة طويلة في مسجد الشايع في المرقاب، وذلك بعد صلاة المغرب، حيث كان الشيخ صالح إماماً فيه.

## ثالثاً: مرحلة دراسته على الشيخ قاسم بن مهزع (١٠) في البحرين:

قدر الله للشيخ أن يسافر إلى البحرين للتجارة، وهناك التقى بشيخ البحرين وقاضيها الشيخ قاسم بن مهزع، فدرس عليه علم التفسير، ومن خلال الدراسة أعجب الشيخ بنباهته وذكائه وحرصه على طلب العلم، فأمره بالإكثار من قراءة كتب التفسير.

وقد استفاد الشيخ عبدالرحمن من شيخه فائدة كبيرة، ثم عاد من البحرين إلى الكويت يحمل من بضاعة العلم أكثر من بضاعة التجارة.

- = وهي قحطانية الأصل، ولد في الكويت عام ١٢٩٢هـ فهو الحربي نسباً، النجدي أصلاً، الكوفي بلداً، الحنبلي مذهباً والسلفي اعتقاداً ومشرباً، وكان واعظاً وإماماً ومدرساً في مسجد البدر، الواقع في حي القبلة بالكويت، توفي في رمضان عام ١٣٤٩هـ، [علماء الكويت لعدنان الرومي ص ١٥٣].
- (۱) هو الشيخ صالح بن عبد الرحمن بن عبد الرزاق الدويش من العرينات من تميم ولد في الزلفي سنة ١٢٩٢ هـ ونشأة فيها أول حياته في الفلاحة والزراعة وطلب مبادئ العلم ثم سافر إلى الرياض ومكة وأكثر التطواف والأسفار لطلب العلم في كثير من البلدان وخصوصاً دول الخليج ثم عاد إلى الزلفي في آخر حياته وتوفي بها عام ١٣٥٥ هـ، "انظر كتاب علماء نجد خلال ثمانية قرون ص ٢٥٤ وحياة الداعية للطيار ص ٢٥٤.
- (٢) هو الشيخ قاسم بن مهزع عالم من علماء البحرين ولد عام ١٨٤٧م، وتلقى العلم وهو صغير في البحرين ثم الأحساء ومكة، ثم رجع إلى بلاده، وتولى القضاء هناك، وكانت له مواقف سياسية مع الإنجليز (حاشية كتاب علماء الكويت لعدنان الرومي، ص ٤١٥).

### رابعاً: حفظه:

اهتم الشيخ بحفظ المتون التي كانت سائدة في عصره، فحفظ في الفرائض: الرحبية والبراهنية.

وحفظ في الآداب الشرعية: منظومة "هداية الألباب في جواهر الآداب" للشيخ محمد الجسر، ومنظومة " الآداب " المشهورة لأبي عبدالقوي.

وحفظ من أشعار العرب لامية ابن الوردي، ولامية العرب، ولامية العجم، وقصائد كثيرة متنوعة.

وحفظ من فنون الفقه: متن "دليل الطالب لنيل المطالب" للشيخ مرعي الكرمي المقدسي، هذا بالإضافة إلى حفظه مجموعة مختارة من أحاديث الأحكام من كتاب "منتقى الأخبار" لابن تيمية -.

كما حفظ طرفاً من أحاديث السيرة النبوية وطرفاً من التاريخ الإسلامي لا بأس به، كما حفظ من فنون النحو والصرف متن " الكافية " في النحو و " الشافية " في الصرف، وهما لابن الحاجب.

وفي العقيدة حفظ بعضاً من نونية ابن قيم الجوزية وقال -: "لو ظهر توضيح الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي لها متقدماً لحفظتها كلها" ولكن عدم فهمه لبعض معانيها جعله لا يحفل بحفظها كاملة "().

(١) انظر هذه المراحل في كتاب علماء الكويت لعدنان الرومي ص٥٣٩-٥٤٤.

### بعض أعماله وأنشطته:

- ١- إلقاء المحاضرات والخطب.
  - ٢- المشاركة في الندوات ().
- ٣- الوعظ في المساجد، والدوائر الحكومية، والأماكن العامة، وأرى كثيراً ممن عرفوا الشيخ أو أخبروا عنه، يتحدثون عن مواعظه في المساجد خصوصاً مساجد الرياض مما يدل على أنه كان كثير التجوال للدعوة في المساجد، وكذلك زيارة الدوائر الحكومية، والأماكن العامة، وخصوصاً أماكن تجمعات الشباب.

### ٤- الرحلات والأسفار في سبيل الدعوة:

"كانت أكثر رحلات الشيخ بين الرياض، والقصيم، والحجاز، وكان يسافر للحج، والمشاركة في الأنشطة الدعوية وتوعية الحجاج، كها زار الأحساء، وحائل، والخرج، وخميس مشيط، وتبوك، وغيرها، كها كانت له رحلات خارج المملكة، ومنها فلسطين، والأردن، ومصر، وغيرها، وقبل وفاته كان ينوي زيارة الهند، وجنوب شرق آسيا، وأفريقيا، وتركيا، والخليج، ولكن توفي قبل ذلك "().

- ٥- الكتابة في الصحف والمجلات: وسيأتي ذكر أمثلة لذلك إن شاء الله.
  - ٦- توزيع الكتب النافعة والمجلات الإسلامية.

" فقد كان يشتري مجموعة كبيرة من الكتب من جيبه ويوزعها على مكتبات المدارس والجامعات وغيرها من المكتبات العامة الهامة كل ذلك يحتسبه لله "().

- (١) ستأتي أمثلة لبعض محاضرات الشيخ وخطبه وندواته إن شاء الله.
  - (٢) الشيخ ومنهجه في التفسير للربيعة ص ٣٥.
- (٣) المبتدأ والخبر لعلماء القرن الرابع عشر وبعض تلاميذهم، تأليف: إبراهيم بن محمد بن ناصر السيف ج٢، ص ٢٢٠.

# Mi Fattani | | ( ...

### ٧- المشاركة في الإذاعة والتلفزيون:

وكان الشيخ - يشارك في الندوات التي تعقد في مبنى التلفزيون، وكان له مشاركة في إذاعة القرآن الكريم من الرياض، حيث تذاع له كل يوم من تفسير القرآن العظيم حلقة باسم "مع التفسير" ().

هذه بعض أبرز الأعمال، والقارئ لسيرة الشيخ حيد في صفحات حياته أعمالاً، وأنشطة دعوية جليلة أخرى، نسأل الله أن يجعلها في ميزان حسناته يوم الحساب.

### مرضه ووفاته ومشهد جنازته:

### مرضه:

كان الشيخ الدوسري حمصاباً بمرض السكر والضغط، ولكن اهتهامه بالدعوة، والذب عن العقيدة الإسلامية الصحيحة شغله عن الاهتهام بصحته مبكراً، ومع شدة المرض راجع بعض الأطباء في المملكة، والكويت، وعرض نفسه عليهم، وأخذ علاجات، ولكنه كثيراً ما ينسى المواعيد، وينسى أخذ العلاج ليقضي الله أمراً كان مفعولا.

اشتد المرض بالشيخ؛ فعزم على السفر إلى لندن عاصمة بريطانيا لعرض نفسه على الأطباء، وينتهزها فرصة للدعوة إلى الله، وتذكير الحائرين، سافر من الرياض إلى لندن بالطائرة يوم الاثنين الثالث من شهر ذي القعدة سنة ١٣٩٩هـ، وفي يوم الجمعة \/ ١١/ ١٩٩٩هـ استعد للصلاة وذهب مع مرافقه إلى مسجد المركز الإسلامي بلندن، وطلب من المشرف على المركز السماح له بالخطبة فاعتذر، ولكنه سمح له بالكلام قبل الخطبة بعشر دقائق، فتكلم، وكان هناك مترجم يترجم هذه الكلمات لغير الناطقين بالعربية، وكانت موعظة عامة في محاسن الإسلام، وحذر فيها الحاضرين من

<sup>(</sup>١) المبتدأ والخبر، لإبراهيم السيف، ج٢، ص٢٢٢.

خطط أعدائهم من اليهود والنصارى والشيوعيين، ونبههم إلى خطر المنظات الماسونية () اليهودية، والاستعمار الفكري.

وفي الأسبوع الثاني من وصوله قام بعرض نفسه على طبيب مختص فأجرى عليه فحصاً أولياً، وأشار عليه بدخول المستشفى ليكون قريباً من أجهزة الكشف، والتحاليل لإجراء فحوصات كاملة؛ لأنه وجده متعباً لارتفاع الضغط.

دخل المستشفى يوم الأربعاء ١١/ ١١/ ١٩٩١هـ، وأصر على الخروج من المستشفى لأداء صلاة الجمعة ثم ألقى كلمة قصيرة، وهو جالس أمام المصلين، وكان متعباً جداً، ومن شدة تعبه تمدد على الأرض بعد الكلمة حتى هدأ، وبعد الصلاة عاد إلى المستشفى، فمكث فيه بقية يوم الجمعة إلى يوم السبت، وكان ليلة الأحد بحالة نفسية جيدة، ويحدث من حوله ومرافقه بطلاقة، يقول مرافقه (صالح بن الشيخ على المطلق): أنه – أي المرافق – كان بجوار سريره في تلك الليلة حتى الساعة التاسعة بتوقيت لندن، وكان الشيخ يحدثه بأن لديه مشروعاً للدعوة سيقوم به، وينفق عليه من ماله، وهو السفر إلى الهند لدعوة بعض الهنود المنبوذين إلى الإسلام، وذلك عن طريق دفع أموال لزعائهم الذين إذا أسلموا أسلم على أيديهم آلاف الأشخاص ممن يتبعونهم.

وفاته: في صباح يوم الأحد ١٦/ ١٦/ ١٩٩٩هـ بعد تناول الإفطار قام من سريره مسرعاً متجهاً نحو باب الغرفة فسقط على الأرض بين السرير والباب، فتوفي وذلك حوالي الساعة الثامنة صباحاً بتوقيت لندن، وبعد عمل الإجراءات اللازمة لمثل هذه الحادثة من المستشفى، والسفارة السعودية بلندن وضع في تابوت، وحمل على الطائرة المسافرة إلى المملكة صباح يوم الثلاثاء ١٨/ ١١/ ١٣٩٩هـ"().

- (۱) الماسونية : البناؤون الأحرار، واصطلاحاً : منظمة يهودية سرية هدامة، إرهابية غامضة، محكمة التنظيم تهدف إلى ضمان سيطرة اليهود على العالم وتدعو إلى الإلحاد والإباحية والفساد (الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة د/مانع بن حماد الجهني، ج١ص ٥١٠).
  - (٢) حياة الداعية للطيار بتصرف يسير، ص٢٨١-٢٨٢.

### مشهد الصلاة على جنازته:

بعد أن أذيع خبر وفاته بين الناس، وأعلن موعد الصلاة عليه هرع جمع غفير من المسلمين من شتى مناطق المملكة ومن خارجها، فقد هز نبأ وفاته العالم الإسلامي كله، وكان يوم جنازته يوماً مشهوداً حضره جمع من العلماء، والمشايخ، وطلبة العلم، وبعض أساتذة الجامعات في الرياض والقصيم، وبعض المدرسين والطلاب في مدارس الرياض والكويت، وصلى عليه جمع غفير يزيد عددهم على أكثر من أربعة آلاف وخمسائة مصل، وقد أم المصلين في الصلاة عليه الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن بن جبرين (عضو الإفتاء سابقاً) وصلى عليه في المقبرة جماعات كثيرة لم يتمكنوا من الصلاة عليه في المسجد بل ظلت الصلاة عليه - ممن لم يصل عليه - بعد دفنه وإلى ثلاثة أيام من دفنه، كما أخبر بذلك ابنه إبراهيم، وصُلِّ عليه صلاة الغائب في بعض مساجد الرياض والقصيم والكويت وغيرها - رحمه الله تعالى - فقيداً عزيزاً على الأمة وعلى الدعوة الإسلامية ()، وكان دفنه بمقبرة العود بالرياض. ()

### رثساؤه:

رُثي الشيخ ~ بقصائد منها:

١ - قصيدة للشيخ/ عبدالرحمن البرغوثي إمام مسجد مطار الكويت وعدد أبياتها ثلاثون بيتاً ومطلعها:

يا داعي الحق إن الدمع مدرار على فراقك إذ شطت بك الدار ()

<sup>(</sup>١) الشيخ ومنهجه في التفسير للربيعة ص٥٥-٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر حياة الداعية للطيار، ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) أنظر حياة الداعية للطيار ، ص ٢٩٠ – ٢٩١ .

٣- قصيدة للشيخ إبراهيم المديفر مدرس في مدينة الرياض ومطلعها:
 رحماك ربي ومنك العون مأمول خفف مصيبتنا مذغاب قنديل ()

٤ - قصيدة للشيخ محمد العثمان القاضي () وهي رثاء للشيخ الدوسري مع الشيخ أبي الأعلى المودودي لأن وفاتها كانت متقاربة في التاريخ () حتى إن القصيدة بعنوان "مصيبة ردفت مصيبة" قال فيها:

زرءٌ عظيمٌ بـ ه تـ ستنزل العـ بر وحادث جل فيه الخطب والغيرُ ()

وقد ترك الشيخ وصية، أمدني بها ابنه الشيخ إبراهيم الدوسري أحب أن أنقلها هناكاملة، وهدفي من ذلك التأمل، والاستفادة من همة الشيخ عبدالرحمن في الدعوة، وحرصه على خدمتها ومدى سريانها في دمه حتى وهو يكتب وصيته فإلى الوصية ونصها:

- (۱) أحد تلاميذ الشيخ والملازمين له في القصيم، وهو مدير عام الهيئات بالمنطقة الشرقية (الشيخ ومنهجه في التفسير للربيعة، حاشية ص ٦٢).
  - (٢) حياة الداعية للطيار، ص٢٩٣-٢٩٤.
  - (٣) الشيخ ومنهجه في التفسير للربيعة ص٦٢.
- (٤) أحد تلاميذ الشيخ ابن سعدي حوهو من سكان عنيزة بالقصيم (الشيخ ومنهجه في التفسير للربيعة، حاشية ص ٦٣)..
- (٥) حيث إن الشيخ أبا الأعلى المودودي توفي في أمريكا وهو ذاهب للعلاج وذلك يوم السبت ١/ ١١/١ ١٣٩٩هـ وهو الشهر نفسه والعام نفسه الذي توفي فيه الشيخ الدوسري (الشيخ ومنهجه في التفسير للربيعة، حاشية ص ٦٣).
  - (٦) حياة الداعية للطيار، ص٢٩٢-٢٩٣.

(الحمد لله الذي شرع الوصية قبل نزول المنية، والصلاة والسلام على خير البرية أما بعد:

فهذا ما أوصى به كاتب هذه الأحرف عبدالرحمن بن محمد الخلف الدوسري في حال صحته، وثبوت عقله، أوصى بنيه وذويه بأن يتقوا الله ويصلوا ذات بينهم إن كانوا مؤمنين. وأوصاهم أيضا بها أوصى به إبراهيم بنيه ويعقوب ﴿يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهُ ٱصَطَفَى لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾. ()

أوصى إذا جاء أجله المحدود فتوفي إلى ~ أن يجهز من ماله بالمعروف ويدفن حيث مات دون نقل ولا إسراف ويقضى ما كان عليه من الديون لله تعالى أو للآدميين، ومن ثم ينزع الثلث من جميع مخلفاته ويصرف في سبيل الله بادئاً بالأهم فالأهم يقدم أولاً: كل جهة فيها إعلاء لكلمة الله ورفع لمنار دينه الإسلام من سداد نفقة الدعاة إليه، فالتبرع لصناديق الجمعيات والمراكز القائمة بذلك فقط، ودفع مؤنة طبع الكتب والمنشورات التابعة لهذا السبيل، وإغاثة المبلغ لدعوة الله على حسب منهج رسوله شم تسبيل ماء للشراب في مواطن الحاجة: من إطعام الطعام للمحتاج إليه من الصائمين وهكذا من سائر القربات من مراعاة الأهم فالأهم حسب الترتيب المذكور، ولو اجتاح الثلث بعض الثغور المهمة فالمسارعة في مرضات الله خير من تجميده وتعريضه للأحداث.

حررت هذه الورقة بخط يدي وأشهدت على نفسي جماعة من المسلمين وكفى بالله شهيدا.

حرر في ١١- محرم - سنة ١٣٨١هـ - وصلى الله على محمد وعلى آله أجمعين والحمد لله رب العالمين".

(١) سورة البقرة الآية: ١٣٢.

### آثـاره:

للشيخ الدوسري - آثار كثيرة من مؤلفات، ومقالات، ومحاضرات وندوات، وخطب سأقتصر هنا على ذكر الموجود أو المطبوع منها دون المفقود:

### أولاً: المؤلفات:

- الأجوبة المفيدة لمهات العقيدة" وهو عبارة عن أسئلة وأجوبة وهو مطبوع في ١٧٤ صفحة.
  - ٢. "الاستعاذة" وهو مقتطع من التفسير صفوة الآثار.
- ٣. "الأسلحة التي انتصر بها اليهود" مطبوع مع كتاب اليهودية والماسونية ص ١٤٧
- ٤. "الجاهلية الجديدة" مطبوع ضمن كتاب اليهود والماسونية، يبدأ من ص١٣٤.
  - ٥. "الجواب المفيد في الفرق بين التغنى والتجويد" مطبوع في ١٠٠ صفحة.
- 7. "الجواهر البهية في نظم المسائل الفقهية على مذهب الحنابلة الأحمدية" وهي خطوطة موجودة في ١٢٠٠٠ بيت.
- ٧. "الحبح أحكامه وأسراره ومنافعه" مطبوع في ٩٩ صفحة من القطع المتوسط وهو مقطع من تفسير صفوة الآثار والمفاهيم.
- ٨. "الحق أحق أن يتبع" (ثلاثة أجزاء) وهو في الردعلى القوانين، وقد طبع الكتاب في الكويت، ولكنه نفد ولم يطبع مرة أخرى...
- ٩. "الصوم مدرسة تربي الروح وتقوي الإرادة" مطبوع وهو مقتطع من التفسير
   لآيات الصيام.
  - ١٠. "النفاق آثاره ومفاهيمه" مطبوع في ١٢٠ صفحة وهو مقتطع من التفسير.
    - ١١. "اليهودية والماسونية" مطبوع في ١٢٠ صفحة.
- ١٢. "تذييل على كشف الشبهات للإمام محمد بن عبدالوهاب" مطبوع ضمن

- 17. "تربية الإسلام وادعاءات التحرر" مطبوع في (٣٣٨) صفحة من القطع المتوسط وهو عبارة عن مقالات في التربية.
  - ١٤. "تفسير آية الكرسي" وهو مقتطع من التفسير.
- ١٥. "كتاب صفوة الآثار والمفاهيم من تفسير القرآن العظيم": وهو يقع في تسعة مجلدات وهو أكبر كتب الشيخ → بل إن كثيراً من الكتب المطبوعة مسحوبة من هذا الكتاب أو مقتبسة منه.
- 17. "كيف نحارب إسرائيل" مطبوع ضمن كتاب (اليهودية والماسونية) ص١٥٣
- 11. "للحق والحقيقة من كلام خير الخليقة" وهو عبارة عن أحاديث يشرحها الشيخ، ويبين ما فيها من فوائد، وهو مطبوع في ١٦٠ صفحة.
- 11. "مشكاة التنوير حاشية على شرح الكوكب المنير" وأصل الكتاب مخطوط في المتاب مخطوط في المتاب مفحة، ويتضمن التعليقات، والتصحيح للأخطاء المطبعية.
  - ١٩. "نفثات داعية" مطبوع في ٩٢ صفحة وهو عبارة عن ديوان شعري.
- ٢٠. "يهود سلفٌ سيئي لخلفٍ أسوأ " مطبوع وهو مقطع من تفسير صفوة الآثار والمفاهيم. (١)

(۱) ويوجد في كتاب حياة الداعية للطيار وكتاب نبذة مختصرة للحصين الإشارة إلى كتب كثيرة وصفة بأنها مفقودة ، وقد سألت الشيخ إبراهيم بن الشيخ عبد الرحمن الدوسري عنها فقال: لا يوجد إلا المطبوع وبعض الخطوط ولعل كثير من الكتب تلفت لأنها كانت في مستودع ببيت الوالد أصابه الغرق من الأمطار.

وقد جُمعت أكثر قصائد الشيخ في كتاب بعنوان "نفثات داعية" ويتميز شعر الشيخ ~ بقوة الألفاظ، وطول النفس، وهذا ملاحظ في طول القصائد التي قالها، ومن أشهر قصائد الشيخ ~ ما يلي:

- ١- قصيدة في الرد على الشاعر التونسي الشابي ٢٩ بيت ().
- ٢- قصيدة ردَّ بها على الشاعر القروي رشيد بن سليم الخوري (النصراني)
   وهي قصيدة طويلة تبلغ أبياتها (٥٣٠) بيتاً ()
  - ٣- قصيدة بعنوان "هلاك طاغوت" وتبلغ أبياتها (٥١) بيتاً (١).
- ٤- قصيدة بعنوان "ثهار الهدى" تبلغ أبياتها (٢٢) بيتاً وهي إجابة لقصيدة
   كتبها محمد بن إسهاعيل الصنعاني ().
- ٥- قصيدة بعنوان "تعنتر بعض القوم" وعدد أبياتها (٧٧) بيتاً، وهي تتضمن رداً على شعارات الماسونية التي ظهر بعضها في البلاد العربية ().
- ٦- قصيدة رثى بها الشيخ أحد رجالات العلم، وعدد أبياتها (٢٠) بيتاً، ولم يتبين لي اسم العالم المرثي (١٠).
- ٧- قصيدة بعنوان "فلسطين دومي لعبة ووسيلة" وعدد أبياتها (٥٩) بيتاً،
   وهي موجودة أيضاً في كتاب فلسطينيات للشيخ عبدالرحمن الدوسري<sup>(١)</sup>.
  - (١) نفثات داعية، تأليف: عبدالرحمن بن محمد الدوسري ، ص١٠-١٢.
    - (۲) نفثات داعیة ص۱۳–۰۵.
    - (٣) نفثات داعية ص٥٤ –٥٨
    - (٤) نفثات داعية ص٥٩ ٦٢.
    - (٥) نفثات داعية ص٦٣-٦٩.
    - (٦) نفثات داعية ص ٧١-٧٢.

 $\Lambda$  قصيدة بعنوان "والله قاضٍ عليهم بالشقاق" وعدد أبياتها (٣٤) بيتاً، قالها بمناسبة انعقاد مؤتمر التضامن الإسلامي بعد هزيمة العرب الكبرى عام ١٣٨٧هـ ().

9- قصيدة بعنوان "تجاوب مع الشاعر الكريم محمد بن علي بهكلي" وعدد أبياتها (٣٣) بيتاً ().

۱۰ - قصيدة بعنوان "وقد خدموا صهيون في سوء فعلهم" وعدد أبياتها (۱۰۰) بيت (۱۰۰)

هذه أشهر القصائد الشعرية، وقد كان الشيخ م يتمثل خلال بعض المحاضرات بأبيات له قالها في بعض المناسبات لكن الذي ذُكر هنا المشهور والمدون.

ثالثاً: الأشرطة المسجلة: والتي بها بعض المحاضرات والندوات والخطب والأمسيات.

### أ- المحاضرات:

١- "الإسراء والمعراج": ألقيت في الجامع الكبير بالرياض، وعلق عليها سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز →.

۲- "الشباب والغزو الفكري الماسوني" ألقيت في المعهد العلمي
 بالرياض.

٣- "الماسونية" ألقيت في كلية التجارة سابقاً العلوم الإدارية حديثاً.

٤- "حقيقة الولاء والبراء": ألقيت في الجامع الكبير بالرياض.

٥- "دروس في التفسير ألقيت في مكتبة ابن القيم في بريدة" ليلة

- (۱) نفثات داعیة ص۷۷-۷۹.
- (۲) نفثات داعیة ص ۸۰–۸۲.
  - (۳) فلسطینیات ص ۱ ٥

١٣٩٤/١١/١٧هـ.

7- "دعائم المجتمع المسلم ومعوقاته" ألقيت في المعهد العلمي بالزلفي عام ١٣٩٣هـ.

٧- "عناصر القوة في الإسلام" ألقيت في كلية الشريعة بالرياض
 ١٣٨٩هـ.

٨- "قوة العقيدة" ألقيت في كلية الشريعة ببريدة عام ١٣٩٩هـ.

٩- "نظرات في سورة (ق)" ألقيت في مسجد أم سليم بالرياض.

١٠- تصحيح الدعاء.

١١- الدين والعلم.

١٢- شعر ومحاضرة.

١٣ - الشيوعية.

١٤ - طريق السعادة.

١٥ - في العقيدة.

١٦ – القومية.

١٧ - نداء الله.

١٨ - نقد القوانين الوضعية.

١٩ - النهي عن المنكر.

· ٢- واجب الشباب المسلم تجاه التيارات المعاصرة.

### ب- الندوات:

من الندوات المسجلة الموجودة:

۱ - "القضاء والقدر": شاركه فيها الشيخ صالح بن محمد اللحيدان رئيس مجلس القضاء الأعلى حالياً وعلق عليها الشيخ عبدالعزيز بن باز -.

۲- "حادث الهجرة النبوية" شاركه فيها كلاً من الشيخ عبدالرحمن القفاري والشيخ عبدالرحمن الدويش، وعلق عليها الشيخ عبدالعزيز بن باز . - .

### ج- الخطب:

الخطب المسجلة الموجودة ست خطب هي:

- ١- لصوص القلوب.
- ٢- حقيقة الهجرة النبوية، وحكمها.
- ٣- وجوب تقديم مرادات الله ومحبوباته، على مرادات النفس ومحبوباتها.
  - ٤ حديث (الدين النصيحة)
  - ٥- حديث (الدين النصيحة) تتمة للخطبة السابقة.
    - ٦- الحج وحكمه.
- د- الأمسيات: سجلت للشيخ الدوسري  $\sim$  أمسية شعرية، و كانت بمنزل الشيخ محمد المزروع ().

### هـ - كتابات ومقالات الشيخ ~ في بعض الصحف والمجلات

| التاريخ والصفحة           | العدد | اسم الصحيفة | الحلقة | عنوان الكلمة أو المقال |
|---------------------------|-------|-------------|--------|------------------------|
| ۱۳۸۱/۲/۱۳ هـ ص۸           | ١     | القصيم      | 1      | ١ - نقد من الكويت      |
| ۲۰۱/ ۱۳۸۱ هـ ص۷           | 1.1   | القصيم      | ۲      | ٢- نقد من الكويت       |
| ۱۳۸۱/٦/۲۷ هـ ص۸           | 1.7   | القصيم      | ٣      | ٣- نقد من الكويت       |
| ۲۶/ ۸/ ۱۳۸۱ هـ ص۱ والبقية | 11.   | القصيم      | ٤      | ٤ - نقد من الكويت      |
| ص١١                       |       |             |        |                        |

(١) انظر حياة الداعية للطيار، ص٢٥٥ – ٢٥٧.

| التاريخ والصفحة               | العدد  | اسم الصحيفة  | الحلقة | عنوان الكلمة أو المقال         |
|-------------------------------|--------|--------------|--------|--------------------------------|
| ۱۰ / ۱۳۸۱ هـ ص                | 110    | القصيم       | 0      | ٥ - نقد من الكويت              |
| ۱۱/ ۱۳۸۱ هـ ص۱۱               | 117    | القصيم       | 7      | ٦- نقد من الكويت               |
| ٧/ ٣/ ١٣٨٢ هـ ص١ والبقية ص١٣  | 170    | القصيم       | ٧      | ٧- نقد من الكويت               |
| ۲۸/ ۳/ ۱۳۸۲ هـ ص۱، ص۱۳        | ۱۳۸    | القصيم       | ٨      | ٨- نقد من الكويت               |
| ٥/ ٤/ ١٣٨٢ هـ ص١، ص٩          | 129    | القصيم       | ٩      | ٩ - نقد من الكويت              |
| ۱۱/۶/۱۲۸۱ هـ ص۱، ص۶           | 1 & &  | القصيم       | ١.     | ١٠ - نقد من الكويت             |
| ١٣٨٢ /٤ / ١٣٨٢ هـ ص١، الأخيرة | 180    | القصيم       | 11     | ١١ - نقد من الكويت             |
| ۱۳۸۰/٤هـ ص ۳۳–۳۳              | الخام  | راية الإسلام |        | ١٢ - لا ياصاحب الوشائج         |
|                               | س      | السعودية     |        |                                |
| ۱۲۸۰/۱۱هـ ص ۱۰۳–۱۰۵           | الرابع | التربية      |        | ١٣ - موقفنا من القرآن          |
|                               |        | الإسلامية في |        |                                |
|                               |        | بغداد        |        |                                |
| ۱۲/ ۱۲۸۰هـ ص ۱۸ –۲۳           | الأول  | راية الإسلام |        | ١٤ - موقفنا من القرآن          |
| ۹/ ۱۳۸۱هـ ص ۳۵–۳۳             | الحادي | الجزيرة      |        | ١٥ - لا ثم لا، أيها القباع ١٠٠ |
|                               | عشر    |              |        |                                |
| ۱۳۸۳/۱۰هـ ص ۳۱–۳۳             | الخام  | البعث        |        | ١٦ – إذا كان الإسلام           |
|                               | س      | الإسلامي     |        | علاقة بين العبد وربه فما       |
|                               |        | الهندية      |        | معنى هذه العلاقة في            |
|                               |        |              |        | قاموسكم؟!                      |

(١) هذا المقال ردة في السيخ الدوسري على مقال كاتب يسمى (عبد الله بن سعود القباع) في نفس المجلة (حياة الداعية للطيار ، حاشية، ص ٢٥٨).

(۱) هنا يرد الشيخ على شخص يقال له "فوزي بشبيشي" وقد جاء من مصر إلى أرض الحرم معلماً لكنه وصف القرآن بأنه تلقين العجائز وأنه أعجاز نخل خاوية. والعياذ بالله [حياة الداعية للطيار ، حاشية، ص ٢٦٠].

عنوان الكلمة أو المقال

٢٧ - أين إرادة الشعب؟

التاريخ والصفحة

۲۲/ ۶/ ۱۳۸۷ هـ ص۳

| ۲۳/ ۵/ ۱۳۸۷هـ ص۲              | ١١٦    | الدعوة   |   | ٢٨- خطاب مفتوح إلى       |
|-------------------------------|--------|----------|---|--------------------------|
|                               |        | السعودية |   | صاحب الجلالة والفخامة    |
| رجب ۱۳۸٦هـ ص۷۹                | الثالث | البعث    | ١ | ۲۹ – رد على دعاية خائن   |
|                               |        | الإسلامي |   | (شعر)                    |
| شعبان ۱۳۸٦ هـ ص٩              | الرابع | البعث    | ۲ | ۳۰ ـ رد على دعاية خائن   |
|                               |        | الإسلامي |   | (شعر) البعث الإسلامي     |
| شوال ۱۳۸٦ ص۸۸                 | الخام  | البعث    | ٣ | ۳۱ – رد على دعاية خائن   |
|                               | س      | الإسلامي |   | (شعر) البعث الإسلامي     |
| ذو القعدة ١٣٨٦هـ ص٨٦          | الساد  | البعث    | ٤ | ٣٢- رد على دعاية خائن    |
|                               | س      | الإسلامي |   | (شعر) البعث الإسلامي     |
| الحجة ١٣٨٧ هـ ص٧٠             | الساد  | البعث    |   | ٣٣- فلسطين دومي لعبة     |
|                               | س      | الإسلامي |   | ووسيلة.                  |
| الحجة ١٣٨٨ ص٢٥                | الساد  | البعث    |   | ٣٤- السكر المعنوي وآثاره |
|                               | س      | الإسلامي |   | الفظيعة.                 |
| ۱۳ ربيع الثاني ۱۳۸۹هـ، ص۲۳    | العاشر | البعث    |   | ٣٥- بقاء الدول المادية   |
|                               |        | الإسلامي |   | الكبري موقوفاً على تخلي  |
|                               |        |          |   | المسلمين عن القيادة وعدم |
|                               |        |          |   | حملهم للرسالة.           |
| ١٤ جماد الثاني ١٣٨٩هـ ص٤٩ (١) | الأول  | البعث    |   | ٣٦-من هو جان بول         |
|                               |        | الإسلامي |   | سارتر                    |
| ۱۶ رجب ۱۳۸۹هـ ص۵۳             | الثاني | البعث    |   | ٣٧-من هو جان بول         |
|                               |        | الإسلامي |   | سارتر                    |

الحلقة اسم الصحيفة العدد

الدعوة

السعودية

117

| _          |  |
|------------|--|
| :          |  |
| _          |  |
| / /        |  |
| Mi Fattani |  |

| التاريخ والصفحة            | العدد  | اسم الصحيفة | الحلقة | عنوان الكلمة أو المقال |
|----------------------------|--------|-------------|--------|------------------------|
| ۱۶شعبان ۱۳۸۹هـ ص۲۰         | الثالث | البعث       |        | ۳۸-من هو جان بول       |
|                            |        | الإسلامي    |        | سارتر                  |
| ۱۲صفر ۱۳۹۰هـ ص۷۱           | الثامن | البعث       |        | ٣٩- يقولون: إن الدين   |
|                            |        | الإسلامي    |        | ليس بصالح.             |
| ١٤ ربيع الثاني ١٣٩٠هـ ص٣٤  | العاشر | البعث       |        | ٠ ٤ -متى يتكامل بناء   |
|                            |        | الإسلامي    |        | الإنسانية              |
| ١٥ جمادي الأول ١٣٩٠ ص٤١ () | الأول  | البعث       |        | ٤١ – الأصالة الفكرية   |
|                            |        | الإسلامي    |        | والهوية الروحية.       |

ومن المقالات الأخرى غير ما ذكر، التي منها ما هو مطبوع في كتاب تربية الإسلام وادعاءات التحرر، ومنها ما هو مخطوط، وهي كما يلي:

- ٢٤ مقال بعنوان: "يريدون ليطفئوا نور بالله بأفواههم".
  - ٤٣ "الاشتراكية العربية".
  - ٤٤- " لا يجوز الدفاع عن الكفار".
    - ٥٤ "شبيه الشيء منجذب إليه".
- ٤٦ "كيف السكوت على الكفر في جامعة الكويت" ؟!.
  - ٤٧ أكل هذا تضليل أم تفعيل" ؟!.
    - ٤٨ "كما تدين تدان"!.
    - ٤٩ "أهذه رجولة أم عصبية" ؟!.
      - (١) حياة الداعية للطيار، ص ٢٥٧ ٢٦١.

- ٥ "الإيمان بالقرآن والوفاء له".
- ٥ حكم وأحكام في واقعة مؤتة".
- ٥٢ "ما هكذا العلاج يا مجلة غرفة التجارة".
- ٥٣ "رسالة إلى ملوك العرب وزعمائهم". ().
  - ٥٤ "فرية عظيمة وخطة أثيمة".
  - ٥٥ الشباب السعودي وواجبه".
    - ٥٦ "نحن والركب المتحرر".
  - ٥٧- "هل هذا تطور أم جاهلية" ؟!.
    - ٥٨ "يين تقدمية صادقة وزائفة".
  - ٥٩ "المنطق الشيوعي في تفسير المادة".
- ٠٦٠ "الأثر السيئ لعدم ضبط الحب والعاطفة".
  - ٦١- "الأثر السيئ لعدم التواصي".
    - ٦٢ "تربية النفس بالطاعة".
- ٦٣- "إشغال جميع الجوارح والأحاسيس بالطاعة".
  - ٦٤ "الآثار الناتجة عن تطبيق فرائض الله".
    - ٦٥ التقوى من دعائم الإيمان".
      - ٦٦- "لا تجعلوا لله أنداداً".
      - ٦٧ "يسألونك عن الخمر".
- (۱) من مقال رقم ٤٢-٥٣ مو جودة بمذكرة مخطوطة بعنوان كتابات الشيخ الدوسري بالصحف أمدني بها الشيخ / إبراهيم الدوسري ابن الشيخ.

٦٨ - "الحسد وطرق العلاج".()

#### تلاميده:

لم يكن للشيخ الدوسري- رحمه- الله تلاميذ كُثر وذلك بسبب تنقله، وعدم استقراره في مكان واحد، وقد كان للشيخ حلقة دينية في مجلسه، فكان طلبة العلم يترددون عليه، ومن أكثر الملازمين له والذين درسوا عنده وأخذوا عنه في أصول الفقه:

- ١- الشيخ أحمد بن غنام الرشيد ().
- ٢- الشيخ محمد بن سليان المرشد ().
- ٣- الشيخ راشد بن عبدالله الفرحان () ، وهؤلاء الثلاثة أخذوا عنه وهو في الكويت.
- (۱) المقالات من ٥٤ ٦٨ مطبوعة ضمن كتاب تربية الإسلام وادعاءات التحرر للشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري ~، وبعض هذه المقالات مقتبس من تفسير الشيخ صفوة الآثار والمفاهيم كما أخبر بذلك محقق الكتاب في مقدمته، وهو الأستاذ سعيد محمود [انظر مقدمة كتاب تربية الإسلام ص ٨].
- (٢) ولد في عام ١٣٤٦هـ درس في المعهد الديني، ودرس الفقه على يد الشيخ عبدالوهاب العبدالله الفارس وعين مؤذناً، ثم إماماً وخطيباً، وله نشاط في الوعظ والإرشاد (نبذة مختصرة للشيخ الحصين في حياة الشيح ص١٨٥ حاشية).
- (٣) ولد في عام ١٣٤٠هـ ودرس على يد والده، ثم عين مدرساً في مدرسة والده وهي مدرسة الإرشاد (ملأ مرشد) ثم درس عند الشيخ محمد بن سليان الجراح، وكان خطيباً، وكان عضواً في مجلس الأمة الكويتي. [نبذة مختصرة للشيخ الحصين ص١٨ حاشية]
- (٤) درّس في المعهد الديني ثم تخرج في كلية الشريعة و القانون بالأزهر، كان عضواً في مجلس الأمة الكويتي ثم عين وزيراً للأوقاف والشؤون الإسلامية عام ١٣٨٥هـ، ومارس مهنة المحاماة وله كتب من تأليفه [نبذة مختصرة للشيخ الحصين ١٨ -حاشية]

- ١- الشيخ أحمد بن عبدالعزيز الحصين ()
  - ٢- الشيخ سليمان بن يحيى اليحيى ().
    - ۳- الشيخ سليان بن محمد الشبانة ()
- ٤- الشيخ عبدالعزيز بن عبدالرحمن اليحيي

يقول الشيخ سليمان الطيار "هؤلاء الذين لازموا الشيخ، ومكثوا معه وأخذوا عنه مباشرة، أما تلاميذه عن طريق خطب الجمعة، والوعظ والإرشاد، والمحاضرات، والندوات، والكتابة في الصحف، والإذاعة فهؤلاء جيل كامل من الشباب، والكهول داخل الجزيرة العربية، وخارجها لا يحصيهم إلا الله، ولا يزال يتتلمذ على ما سجل من

- (۱) أحد أقارب الشيخ الدوسري وتلاميذه وقد عاش بين السعودية والكويت، ولكن ملازمته للشيخ بالسعودية أكثر فجعلته من تلاميذه فيها وهو من سكان القصيم حالياً، وهو صاحب الرسالة المشهورة "نبذة مختصرة عن حياة الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري" وهي رغم قصرها تعتبر مرجعاً في حياة الشيخ الدوسري ~.
- (٢) ولد في الرياض ١٣٧٦هـ وحصل على الشهادة الثانوية من معهد الرياض العلمي عام ١٣٩٦هـ، ثم تفرغ للأعمال الحرة، لازم الشيخ في سنوات عمره الأخيرة، استفاد منه في العقيدة، والتفسير، وحب المساكين، ومساعدتهم، والاهتمام بالمسلمين عموماً، والمنظمات الإسلامية خصوصاً، وتوزيع الزكاة على أكبر عدد ممكن من أهلها الثمانية [رسالة الطيار عن حياة الشيخ ص٢٧٨ حاشية].
- (٣) ولد في عام ١٣٦٢ درس في معهد إمام الدعوة بالرياض، ثم كلية اللغة بالرياض التابعة لجامعة الإمام محمد بن سعود تخرج فيها عام ١٣٩١هـ، عمل بوزارة الإعلام مديراً لإدارة البرامج الدينية في إذاعة الرياض. [رسالة الشيخ الطيار عن حياة الشيخ ص ٢٧٨ حاشية].
- (٤) قام بعمل الرئيس العام لهيئات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بمنطقة القصيم فترة من الزمن، ثم انتقل إلى رئاسة الحرمين، فعمل بها، وأخيراً استقال من الخدمة الحكومية وتفرغ للأعمال الحرة [حاشية رسالة الشيخ الطيار ص ٢٧٨].

خطبه ومحاضراته وندواته وما طبع من كتبه الكثير من الناس" ().

فرحم الله الشيخ عبدالرحمن الدوسري رحمة واسعة، وأسكنه فسيح جناته، وجعل آثاره مما يبقى له بعد موته ومن العلم الذي ينتفع به.

(١) حياة الداعية للطيار ص٢٧٨.

أ- كتب خاصة أُلفت في حياة الشيخ عبدالرحمن الدوسري أو رسائل جامعية:

١ - نبذة مختصرة عن حياة الداعية الإسلامي عبدالرحمن محمد الدوسري بقلم تلميذه أحمد بن عبدالعزيز الحصين. مطابع شركة السليمان والفريح - بريدة.

٢- حياة الداعية السيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري تأليف:
 الشيخ سليان بن ناصر الطيار رسالة مطبوعة وقد كتب عليها إخراج ونشر
 د/ عبدالمحسن بن عبدالله الزكري وريع الكتاب للعمل الخيري.

٣- الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري ومنهجه في التفسير تأليف د/ محمد ابن عبدالله الربيعة والرسالة نال بها الباحث درجة الماجستير من جامعة الإمام محمد ابن سعود بالرياض، وهي تحت الطباعة الآن.

#### $\sim$ كتب عامة تضمنت الكلام عن الشيخ الدوسري $\sim$ :

۱ - "علماء نجد خلال ثمانية قرون" تأليف الشيخ/ عبدالله بن عبدالرحمن ابن صالح آل بسام دار العاصمة، ط۲، ۱۹،۹ هـ.

٢- "روضة الناضرين عن مآثر علماء نجد وحوادث السنين" تأليف محمد ابن عثمان قاضي، ط١٤١٩هـ.

٣- "علماء الكويت وأعلامها خلال ثلاثة قرون" جمع وإعداد عدنان بن سالم ابن محمد الرومي، مكتبة المنار الإسلامية، الكويت ١٤٢٠هـ

٤- "من أعلام الحركة والدعوة الإسلامية المعاصرة" تأليف المستشار: عبدالله العقيل، مكتبة المنار الإسلامية، ط١، ١٤٢٢هـ.

٥- "المبتدأ والخبر لعلماء القرن الرابع عشر وبعض تلاميذهم" تأليف/ إبراهيم ابن محمد بن ناصر السيف، دار العاصمة، ١٤٢٦هـ.

٦ - "علماء ومفكرون عرفتهم"، تأليف محمد المجذوب، دار الاعتصام.

## الباب الأول

جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في توضيح عقيدة السلف

ويشتمل على ثلاثة فصول:

الفصل الأول: التوحيد وأقسامه.

الفصل الثاني: الإيمان والقدر.

الفصل الثالث: بقية أركان الإيمان.

# الفصل الأول

#### التوحيد وأقسامه

#### وفيه تمهيد وثلاثة مباحث : -

المبحث الأول: توحيد الربوبية.

المبحث الثاني: توحيد الألوهية.

المبحث الثالث: توحيد الأسماء والصفات.

\* \* \* \* \* \* \*

#### تمهيك

توحيد الله على أول واجب على المكلف، وهذا ثابت بأدلة الكتاب والسنة قال الله تعالى: "﴿ إِنِّنِي أَنَا اللهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِي ﴾. ()

قال ابن كثير - في تفسيره: "هذا أول واجب على المكلفين أن يعلموا أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وقوله: "فاعبدني" أي: وحدني، وقم بعبادتي" أهـ ()

وقال تعالى: "﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الّذِى خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ الّذِى خَلَقَكُمُ وَالّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ الّذِي وَالْحَمِيد فِي شرح كتاب التوحيد " معلقاً على هذه الآية: " هذا أول أمر في القرآن، وهو الأمر بعبادته وحده لا شريك له، والنهي عن الشرك... إلى أن قال: وفيهن - أي هذه الآية وما قبلها - دليل على أن التوحيد أول واجب على المكلف "اه ()

ومن أدلة السنة حديث معاذ بن جبل على السله رسول الله الله اليمن قال له: " إنك ستأتي قوما من أهل الكتاب فإذا جئتهم فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله.... الحديث" ( ).

- (١) سورة طه آية (١٤).
- (٢) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، ج٣ص٥١٠.
  - (٣) سورة البقرة آية (٢١).
- (٤) تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد، تأليف: سليهان بن عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب ج١ ص٤٤.
- (٥) هوا لصاحبي الجليل معاذ بن جبل بن عمر بن أوس الأنصاري الخزرجي من علماء الصحابة بالحلال والحرام وشهد المشاهد كلها. مات بناحية الأردن سنة ثمان عشرة للهجرة وهو ابن ثلاثة وثلاثين عاماً. { الإصابة في تمييز الصحابة تأليف أحمد بن على بن محمد العسقلاني الشافعي ج٦ ص ١٤٦ }.
- (٦) الجامع الصحيح المختصر، تأليف: محمد بن إسهاعيل أبي عبدالله البخاري الجعفي، كتاب المغازي، باب بعث أبي موسى ومعاذ بن جبل إلى اليمن قبل حجة الوداع، ج٤، ص ١٥٨٠، برقم ٢٤٠٩٠

=

ومن هنا عُلم أن أول واجب وأول ما يطلب من المكلف هو التوحيد قال الناظم:

أول واجب على العبيد معرفة الرحمن بالتوحيد ()

وقد اهتم الشيخ عبدالرحمن الدوسري حوهو المعني بهذه الدراسة-بتوضيح التوحيد، وأعطاه جُلَّ اهتهامه، وهذا ملاحظ لمن اطلع على مؤلفاته في العقيدة وغيرها.

قال - في بيان أهمية تحقيق التوحيد عند إجابته على سؤال: ما فائدة التوحيد، والنتيجة الحتمية من تحقيقه ؟

" تحرير النفوس من رق العبودية لغير الله، وتزكيتها بطاعته، وشرف أخلاقها، وعفة جوارحها بالتزام حدوده......إلخ ()

فبين الشيخ ~ أن النفوس إذا تركت التوحيد فهي رقيقة مستعبدة لغير الله، فإذا وحدت الله تحررت، وتزكت، وشرفت أخلاقها.

بل إن الشيخ حجعل التوحيد أساسا لكل فضيلة وأساسا لتهذيب النفس حيث يقول: " فأساس الفضائل التي تهذب النفوس هو عبادة الله بإخلاص التوحيد من جميع شوائب الشرك والنفاق، ولكن الناس غارقون في أنواع الإشراك الذي يتفاقم شره بين الحين والحين... " ()

- = وصحيح مسلم، تأليف: مسلم بن الحجاج أبي الحسين القشيري النيسابوري، كتاب الإيمان باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، ج١ ص ٥٠ برقم ١٩.
- (۱) منظومة سلم الوصول إلى علم الأصول في توحيد الله واتباع الرسول ، تأليف: حافظ بن أحمد الحكمي، ص ١٤.
  - (٢) الأجوبة المفيدة لمهات العقيدة تأليف الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري ص ١٤
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم من تفسير القرآن العظيم، تأليف: الشيخ عبدالرحمن ابن محمد الدوسري ج ٥ ص ٣١٤.

وقد قسّم الشيخ الدوسري  $^{-}$  التوحيد إلى ثلاثة أقسام تأسيا بمن سبقه من علماء السلف من المتقدمين والمتأخرين ومنهم: ، والإمام الطبري  $^{()}$  الإمام محمد بن إسحاق بن منده  $^{()}$  وشيخ الإسلام ابن تيمية  $^{()}$  ، وابن قيم الجوزية  $^{()}$  ، والمقريزي  $^{()}$  .

- (۱) هو محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الإمام أبو جعفر الطبري ولد سنة ٢٢٤ هـ طلب الحديث وصنف التاريخ الحافل، وله التفسير الكامل الذي لا يوجد له نظير توفي سنة ٣١٠ هـ ( البداية والنهاية لابن كثير ج ١١ص١٥ تذكرة الحفاظ، تأليف: أبي عبد الله شمس الدين محمد الذهبي، ج ٢ ص ٧١١ ) وأورد هذا التقسيم في تفسيره ج ١١ص ٢٠.
- (٢) هو الإمام الحافظ محمد بن إسحاق بن محمد بن يحي بن منده أبو عبدالله الأصبهاني كان من أوسع العلماء رحلة وأكثرهم حديثا ولد سنة ٣١٠هـ بأصبهان وتوفي سنة ٣٩٥هـ [البداية والنهاية، تأليف: أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي جـ١١ ص ٣٤٦، طبقات الحنابلة لمحمد بن أبي يعلي أبي الحسين، جـ١ ص ٣٦٨] وأورد هذا التقسيم في كتابه التوحيد ج١، ص ٣١٠.
- (٣) هو شيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية الحراني ولد بحران سنة (٦٦١ هـ) وتوفي في سجن القلعة بدمشق سنة (٧٢٨ هـ) (تذكرة الحفاظ للإمام الذهبي ج٤ ص١٤٩٦ والبداية والنهاية لابن كثير ج١٤٥ ص١٣٦) وقد أورد هذا التقسيم في العقيدة التدمرية ص٤ ٥.
- (٤) هو الإمام أبو عبدالله محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية الزرعي الدمشقي. ولد بدمشق سنة ٢٩١ هـ وتوفي بها سنة ٧٥١ وقد لازم شيخ الإسلام ابن تيمية، وسجن معه في القلعة.
- (البداية والنهاية لابن كثير ١٤/ ٢٤٦ و شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تأليف: عبدالحي بن أحمد بن عمد العكري الحنبلي ، ج٦ ص ١٦٨ ) وأورد هذا التقسيم في كتابه مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، تأليف: أبي عبد الله محمد بن أب بكر أيوب الزرعي (ابن القيم ) ، ج١ ص ٢٤/ ٢٥
- (٥) هو صدر الدين أبو الحسن علي بن علاء الدين علي بن شمس الدين أبي عبد الله محمد بن شرف الدين أبي البركات محمد بن عز الدين أبي العزي صالح بن أبي العز بن وهيب بن عطاء بن جبير بن جابر بن وهيب الأزرعي الأصل الدمشقي الصالحي المعروف بابن أبي العز ولد سنة ٧٣١ هـ وولي قضاء دمشق سنة ٧٧٦ هـ، توفي سنة ٧٩٦هـ (شذرات الذهب للعكري ج٦ص ٣٢٦) وأورد هذا التقسيم في شرحه الطحاوية ج١ ص ٨٨.
- (٦) هو تقي الدين أحمد بن علي بن عبدالقادر بن محمد بن إبراهيم بن تميم المقريزي الحنفي الإمام المؤرخ، نشأ بالقاهرة وتوفي بها سنة ٨٤٥ هـ ( الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، تأليف: شمس الدين محمد بن

Mi Fattani | | ( ... )

وهذه الأقسام الثلاثة هي توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسياء والصفات ودليل هذا التقسيم الاستقراء، ولا تعارض بين من قسم التوحيد إلى ثلاثة أقسام ومن قسمه إلى قسمين؛ لأن من قسمه إلى قسمين جمع توحيد الربوبية والأسياء والصفات تحت قسم واحد وهو: التوحيد العلمي الخبري ويسمى (المعرفة والإثبات)، وتوحيد الألوهية تحت التوحيد الإرادي الطلبي ويسمى: (القصد والطلب).

والتوحيد الخالص ما جمع بين تلك الأقسام جميعا قال الشيخ الدوسري -: "وتصوراتهم المنبثقة من التوحيد الخالص: توحيد الربوبية والألوهية وتوحيد الصفات، فهذا المنهج الذي يجب سلوكه على عباد الله وفق مدلول شعارهم العظيم ()

والعزة في أعلى مستوياتها، والخضوع في أدنى درجاته، لايمكن أن يجتمعا بحيث لا يعارض أحدهما الآخر إلا في عقيدة التوحيد. قال الشيخ الدوسري -: "فالمسلمون بعقيدة التوحيد الخالصة يرفعون جباههم أمام كل من سوى الله مها ادعى القداسة؛ لأنهم يستيقنون أن جميع بني آدم كلهم عبيد ليس لأحدهم ميزة على أحد مها كان، فلا تعنو وجوههم، ولا تطأطأ رؤوسهم أبدا إلا لله وحده ولا يخضعون لغير حكمه وسلطانه.. "()

وبناء على ذلك كله يأتي التوضيح لجهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري - في بيان التوحيد وكل قسم من أقسامه على حده: الربوبية، والألوهية والأسماء والصفات، ونسأل الله الإعانة فيما توخينا من الإبانة.



<sup>=</sup> عبدالرحمن السخاوي ، ج٢ ص٢١) وأورد هذا التقسيم في كتابه تجريد التوحيد المفيد، تأليف: تقي الدين أحمد بن علي المقريزي، ص٤-٥.

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧/ ص ٤٨٨.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج ٥ ص ٣١٤.

### المبحث الأول

#### توحيد الربوبية

#### ويشتمل على مطلبين :

Mi Fattani | |

المطلب الأول: تعريف الربوبية لغة وشرعا.

المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان وجود الله.

\* \* \* \* \* \*

# Mi Fattani | | ( ... )

#### المطلب الأول تعريف الربوبية لغة وشرعا

#### أ - الربوبية في اللغة:

الربوبية في اللغة مشتقة من كلمة "رب".

" والرب في الأصل التربية وهو إنشاء الشئ حالاً فحالاً إلى حد التهام يقال: ربَّهُ وَرباه وَرَبَبهُ، وقيل: لأن يربني رجل من قريش أَحبُّ إليَّ من أن يربني رجل من هوازن، فالرَّب مصدر مستعارٌ للفعل، ولا يقال الرب مطلقا إلا لله تعالى المتكفل بمصلحة الموجودات "()

" والرب باللام لا يطلق لغير الله على وقد يخفف الاسم الربابة بالكسر والرُبوبية بالضم وعلمٌ رَبوبي بالفتح نسبة إلى الرب على غير قياس "()، وقد يطلق لفظ "رب " على غير الله إذا كان مضافا كأن يقال: رب الدار، رب المال وغير ذلك

ومن معاني كلمة الرب المالك، والسيد، والمربي، والقيم، والمنعم، والمدبر، والمصلح.

قال ابن الأنباري (): "الرب ينقسم على ثلاثة أقسام: يكون الرب المالك، ويكون الرب المصلح "().

وعلى كثرة المعانى اللغوية لكلمة "رب" فهي بمجموعها كلمات تدل على المكانة

- (١) المفردات في غريب القرآن، تأليف: أبي القاسم الحسين بن محمد ج١ ص ١٨٦.
  - (٢) القاموس المحيط، تأليف: محمد بن يعقوب الفيروز آبادي ج١/ ص١١١.
- (٣) هو أبو البركات عبدالرحمن بن محمد الأنباري والملقب بكهال الدين النحوي ت ٧٧٥ هـ بغداد [طبقات الشافعية تأليف: أبي بكر بن أحمد بن قاضي شهبة ج١ ص ٤٠٠ وفيات الأعيان وأنباء آخر الزمان تأليف: أبي العباس شمس الدين أحمد ابن محمد بن أبي بكر بن خلكان ج٣ ص ١٣٩ }.
  - (٤) لسان العرب، لابن منظور ج١ ص ٤٠٠

العالية والرتبة الرفيعة أو الملكية أو أحقية التصرف، والله على هو المتصف بكمال ذلك وتمامه، لذا فهذه الكلمة إذا عرفت بالألف واللام "الرب" لم تكن إلا لله على.

وقد بين الشيخ الدوسري من المعنى اللغوي عند تفسيره سور الفاتحة، حيث يقول: " فمعنى (رب العالمين) سيدهم المربي لهم الذي رباهم بنعمته. ومن خلال هذا المعنى ذكر الشيخ من تقسيم تربية الله لخلقه إلى أربعة أقسام:

١ - تربية خلقية: يكون بها نموهم وكمال أجسامهم وقواهم النفسية والعقلية.

٢- تربية هداية فطرية: لكل نفس ما يلائمها من طلب نفع أو مكافحة ضرر.

٣- تربية هداية شرعية: لأهل الإدراك منهم لما يسعده في دنياهم وآخرهم،
 وذلك بها يوحيه الله إلى أفرادهم بدينه القويم، وتشريعه النافع.

٤ - تربية معيشية: بتسخيره لهم كل دابة ومادة، وتيسير أرزاقهم حسب تقديره الأزلي، وإنعامه عليهم بالنعم التي لا يمكن لهم البقاء بدونها." ()

وتقسيم الشيخ هذا شامل لنواحي التربية التي يحتاج إليها العباد وكل ذلك حول كلمة (الربوبية) بمفهومها العام.

#### ب- تعريف الربوبية شرعاً:

يدور تعريف علماء العقيدة للربوبية في الشرع حول إفراد الله بأفعاله مثل الخلق والرزق والإحياء والإماتة والتدبير وغيرها.

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم ج ١ ص ٤٨ / ٤٩.

<sup>(</sup>٢) الأجوبة المفيدة ، ص ١٩

وقد وجّدتُ تعريفاً لها شافياً كافياً من الشيخ الدوسري ~ عندما عّرف توحيد الربوبية فقال: "هو توحيد الله بجميع أفعاله، من الخلق، والرزق، وإنزال المطر والإماتة، والإحياء، وتسخير جميع الأفلاك، وإمساك السموات والأرض من الزوال"().

وعبارة الشيخ - في التعريف "بجميع أفعاله" عبارة شاملة عامة تجعل التعريف واضحاً، وما ذُكر بعدها إنها هو أمثلة لأفعاله سبحانه.

"وهذا التوحيد توحيد الربوبية العامة كان المشركون يقرون به فهو وحده لا يُنجى من النار ولا يدخل الجنة" ().

ولهذا ذكر الشيخ الدوسري - بعد التعريف بيان ذلك حيث يقول: "وهذا النوع من التوحيد يعترف به اليهود والنصارى، وجميع الملل كما اعترف به كفار قريش وغيرهم، فلم ينفعهم اعترافهم بهذا التوحيد لإخلالهم بالنوع الثاني () وإشراكهم فيه، مما أبيح قتالهم لأجله، وأبيحت أموالهم وسبيهم لأجله أيضاً" ().

<sup>(</sup>١) الأجوبة المفيدة ، ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) الاستغاثة في الرد على البكري، تأليف: أبي العباس أحمد بن عبدالحليم بن تيمية ج ١ ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) أي توحيد الألوهية.

<sup>(</sup>٤) الأجوبة المفيدة، ص ٢١.

فَقُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ ﴾ (). وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ ٱلسَّبْعِ وَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا نَنَقُونَ ﴾ ()

وقد بين الشيخ الدوسري - ذلك فقال: "ذلك العلم الروحي الذي يعرف به - أي العبد - أنه عبدٌ مربوبٌ تجب عليه طاعة ربه، وأنه مقيد بحدود وأحكام يحرم عليه تجاوزها، وأنه خاضع لهذه السلطة الربانية في كل حركة وسكنة من حركاته وسكناته، وأنه لا يجوز أن يخضع لغير هذه السلطة أبداً، ولا يسمح لأي فكرة مناهضة للإسلام بالظهور على وجه هذه الأرض" ()

فأوضح الشيخ الدوسري - أن العبد المربوب يجب عليه الخضوع لربه، وطاعته، وعبادته، وليس له أن يخضع لأحد سواه فالذي دفعه للخضوع والطاعة والعبادة كونه مربوباً لخالقه.

<sup>(</sup>١) سورة يونس الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٣) صفوة الآثار والمفاهيم ، ج١، ص ١١٠.

#### المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان وجود الله

سلك الشيخ الدوسري حسوري السلف في تقرير القضية الكبرى في توحيد الربوبية والتي هي "إثبات وجود الله"، وهي قضية لا تحتاج إلى نظر أو استدلال؛ لأنها مغروسة في الفطر، قال الله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيُها لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَالِكَ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَ أَكْبَ اللهِ عَلَيُها لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ().

وقال الله الكل مولود يولد على الفطرة فأبواه، يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه" ().

فلو قيل: لماذا تُثار هذه القضية عند الكلام في توحيد الربوبية رغم أنها مقررة ومغروسة في الفطر ولا تحتاج أدلة؟

فالجواب: أنه يُبين ذلك ليسلك المسلم النهج القويم في طريق إثبات وجود الله خصوصاً عند مناقشته لقوم لعبت بهم الأهواء، فسلكوا طرقاً ما أنزل الله بها من سلطان من المتكلمين وغيرهم، وقبل ذلك ليكون المسلم ثابتاً في عقيدته، بعيداً عن الانحراف في أي جزء منها.

يقول السيخ الدوسري -: "فمعرفة الله يجب أن تقتبس من الدلائل الوجودية الحقيقية في كل شيء من هذه الأكوان، لا أن تقتبس من الجدليات النظرية، والقوانين المنطقية التي ابتلى بها كثير من علماء الخلف حتى جعلوها الأساس للقرآن، بدلاً من جعل القرآن أساساً لها" ().

- (١) سورة الروم الآية: ٣٠.
- (۲) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب ما قيل في أولاد المشركين، ج١، ص ٤٦٥، برقم ١٣١٩ صحيح مسلم كتاب القدر، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة وحكم موت أطفال الكفار وأطفال المسلمين، ج٤، ص ٢٠٤٧، برقم ٢٦٥٨.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢، ص ٥٠٣.

وهذه لفتة جميلة من الشيخ - في بيان الفرق بين منهج السلف، ومنهج الخلف في بيان معرفة الله على والاستدلال على وجوده، وتوضيح موقف الطرفين مما في القرآن، وكيفية التعامل معه قبو لا أو رداً.

وحتى يتسنى لي توضيح جهود السيخ الدوسري حفي بيان وجود الله سبحانه وتعالى سأذكر الأدلة الرئيسة - غير الوحيين - التي استدل بها على وجود الله:

#### الدليل الأول: الفطرة:

وقد سبق آنفاً الحديث عن طرف يتعلق بها، وأستطيع أن أعرِّفها مستنبطاً ذلك التعريف من كلام الشيخ - فأقول: هي القابلية للحق، والتمكن من قبوله بدون عائق.

ويستنبط ذلك من خلال تفسير الشيخ ~ لقوله تعالى في بني إسرائيل ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا عُلُفُ ۚ ﴾ ( ).

حيث يقول: "يريدون بكون قلوبهم غلفاً أن لهم على الله حجة بكونه خلقها غير قابلة للحق، ولا متمكنة من قبوله، فكذبهم الله في قولهم؛ لأنه خلقها على الفطرة التي يكون بسببها الإيمان وقبول الحق من مقدورهم، كما هو من جنس مقدور المؤمنين، للإيمان متأتياً منهم، فقد قامت عليهم حجته كما قال ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ ٱلْمُنْكِعَةُ لَا الْمِلْعَةُ ﴾ ("اهـ (").

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية وهو يتحدث عن الفطرة: "ولا يلزم من كونهم مولودين على الفطرة أن يكونوا حين الولادة معتقدين للإسلام بالفعل، فإن الله أخرجنا من بطون أمهاتنا لا نعلم شيئاً، ولكن سلامة القلب، وقبوله، وإرادته للحق الذي هو الإسلام بحيث لو ترك من غير مغير لما كان إلا مسلماً، وهذه القوة العلمية

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية: ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص ٣٥.

العملية التي تقتضي بذاتها الإسلام ما لم يمنعها مانع هي فطرة الله التي فطر الناس عليها" ()

والفطرة مبنية على الميثاق الأول، وقد سهاه الشيخ الدوسري "ميثاق الاعتراف بالربوبية" وعرفه بقوله: "هو الميثاق المأخوذ على جميع بني آدم حين أخرجهم من صلب آدم أمثال الذر، كها نطقت به الأحاديث في تفسير الآية (١٧٢) من سورة الأعراف ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَكَنْ شَهِدُنا آئن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَيْطِينَ ﴾ " اهـ (١٠).

وتلك الفطرة تدفع الإنسان إلى أنه لابد له من خالق قد أوجده، خالق يلجأ إليه في كل شؤونه، وقد يظهر ذلك جلياً في حال الشدة أكثر من حال الرخاء، كما أخبر تعالى عن المشركين عندما شارفوا الغرق، وبيَّن الفرق بين حالهم عند تلك الشدة وحالهم بعدها عند الرخاء قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعُواْ ٱللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ اللّهِ وَعَالَى اللهُ عَالَى: ﴿ وَإِذَا عَشِيمُ مَ مَوْجٌ كَالظُّلُلِ وَعَالَ الله مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَدُهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَى اللّهُ كُلُومِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَدُهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَى اللّهُ كُلُومِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَدُهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقَنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَى إِلَا كُلُّ خَتَادٍ كَفُورٍ ﴾ ( ) وقال تعالى: ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِعَايَنِنَا إِلّا كُلُّ خَتَادٍ كَفُورٍ ﴾ ( ) .

فها الذي دفع الكفار إلى الالتجاء والدعاء؟ ما دفعهم إلا ما استقر في نفوسهم وفطرهم أن هناك إلها ورباً يزيل الكربات، ويكشف السوء، والغم، يُلتجأ إليه عند الشدائد، ويتضح ذلك أكثر في كلام الشيخ الدوسري م بقوله: "وقد أوضح الله في آيات كثيرة من القرآن عن الشعور الكامن في نفوس بنى الإنسان بوجود الله، وأنه

- (۱) كتب ورسائل وفتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم ابن تيمية الحراني ، ج٤، ص ٢٤٧.
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٢٣٣.
    - (٣) سورة العنكبوت آية: ٦٥.
      - (٤) سورة لقمان آية: ٣٢.

يتحول في الشدائد إلى نداء مسموع ترتفع به الأيدي، وتنتكس له الرؤوس، تعظيهاً لله، وخضوعاً، ورجاء من أعماق النفوس، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ وَعَانا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِما فَلَمَّاكَشَفْناعَنْهُ ضُرَّهُ، مَرَّ كَأَن لَّمْ يَدْعُنا إِلَىٰ ضُرِّ ﴾ "اهـ ( ) "اهـ ( )

#### الدليل الثاني: النظر في الآيات الكونية:

يقول الشيخ الدوسري ~ مبيناً هذا الدليل: " فيتيقن - يعني المسلم - أنه مخلوق من رب قادر مبدع لطيف حكيم أمده بالحياة، ورعاه رعاية تامة شاملة من البداية إلى النهاية، وهو إن فكر في أرجاء السموات والأرض قاده تفكيره إلى هذه النتيجة أيضاً، وبهذا يقوى إيهانه بالخالق المبدع الذي يحس وجود وحدانيته ينطق بها كل مخلوق من مخلوقاته، فيراه بعين بصيرته، لا بعين بصره" ()

وقال الشيخ الدوسري معلقاً على قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْخَتِلَافِ ٱلَّتِي تَجَرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ .. ﴾ () .

"لما ذكر الله سبحانه في الآية السابقة تقرير إلهيته، ووحدانيته، وعظيم رحمته بخلقه أتبعها بذكر بعض آياته الكونية الدالة على وجوده، وعلى وحدانيته" اهـ().

وقد أسهب الشيخ - في الكلام على الآيات الكونية من خلال هذه الآية العظيمة، وسأذكرها بإيجاز.

فأولها وثانيها: خلق السموات والأرض: ففيها آيات واضحات، كثيرة الأنواع، ظواهرها تدهش المتأملين، فكيف بمن اكتشف بعض عجائبها الدالة على أن

- (١) سورة يونس آية: ١٢.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ٤٨٠.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ١٠٩.
  - (٤) سورة البقرة آية: ١٦٤.
- (٥) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ٤٨٩.

ما لم يعرفوه أكثر، وأعظم مما عرفوه....

الآية الثالثة: في قوله تعالى: ﴿وَانْخَتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ وهو كونهما يتعاقبان على نسق، ويختلفان في ضياء وغسق، إذا ذهب أحدهما خلفه الآخر....

والآية الرابعة: في قوله سبحانه: ﴿وَٱلْفُلُكِ ٱلَّتِي بَجَرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ ﴾... فتسخير الفلك في البحر آية من آيات الله، ورحمة من رحماته الواسعة، من السفن الشراعية والمراكب البخارية التي تعبر المحيطات وتحمل الأثقال..

والآية الخامسة: ﴿ وَمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّكَاءِ مِن مَّآءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾.

و (ٱلسَّمَآء) المقصود بها هنا جهة العلو الذي يتكون فيه السحاب بأمر الله ومشيئته، فالله ينزل الماء الطهور العذب جداً من السهاء، سواء كان ذلك بها يسببه من حرارة الشمس التي تبخر الماء فيتجمع سحباً في الفضاء، أو كان بوسيلة غير ذلك...

والآية السادسة: في قوله وَتَمَريفِ ٱلرِيكِج في كونها باردة وحارة ومتوسطة وفي كونها شهالاً وجنوباً وشرقاً وغرباً، وما بين ذلك من الهواء التسربي والعيوقي، وما يقابلها من الجنوب الغربي والجنوب الشرقي، وفي كون هذه الرياح تثير السحاب تارة، وتؤلف بينه تارة، وتمزقه تارة، وتلقحه تارة، وتذروه تارة وتزيل ضرره تارة...

والآية السابعة: تسخير السحاب المسخر بين السماء والأرض، هذا الغيم المذلل المسحوب في الأجواء لإنزال المطر في مختلف البلاد والبقاع.... ()

ثم بعد أن فصّل الشيخ - في تلك الآيات الكونية قال: "وبالجملة فالمعجزات والدلائل على وجود الله، وعلى وحدانيته كثيرة لا يحيط بها الحصر، ونكتفي هنا، بها أشرنا إليه منها ضمن مدلول هذه الآية التي نتكلم عليها، والتي

<sup>(</sup>١) انظر: صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، من صفحة ٤٨٩ - ٥٠٠ بتصرف.

(li Fattani | | ( ... )

مدلولها وشواهدها من أخواتها الآيات القرآنية تثبت أن كل ملحد منكر لله متجاهل لآياته العظيمة ومعجزاته الباهرة طالباً غيرها هو من أكذب الناس على الواقع المحسوس" ()

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ٥١٠.

#### الفلاسفة الغربيون وموقفهم من وجود الله عز وجل:

رغم أمواج التكذيب والإنكار لوجود الخالق من كثير من فلاسفة الغرب إلا أن هناك منصفين منهم، بذلك وسمهم الشيخ عبدالرحمن الدوسري م، وقد نقل أقوالهم من الجزء الأول من دائرة معارف فريد وجدي ص ٤٨٣ ومنها:

- قول الفيلسوف (باسكال) (): "كل شيء غير الله لا يشفي لنا غليلاً".
- وقول (المتيه) () "الكلمة التي تجحد الخالق تحرق شفة المتلفظ بها".
- وقول (المارتين) () "إن ضميراً خالياً من الله كالمحكمة الخالية من الله كالمحكمة الخالية من الله القاضي".
- وقول الفيلسوف المشهور (ديكارت) (). "إني مع شعوري بنقص ذاتي أحس في الوقت ذاته بوجوب وجود ذات كاملة، وأراني مضطراً للاعتقاد بأن هذا الشعور قد غرسته في ذاتي تلك الذات الكاملة المتحلية بجميع صفات الكال وهي الله"().
- (۱) باسكال، بليس (١٦٢٣م ١٦٦٢م) فيلسوف فرنسي، اشتهر بتجاربه على السوائل في مجال الفيزياء وبأعماله الخاصة بنظرية الاحتمالات في الرياضيات، وأوجد القانون المشتهر بقانون "باسكال"، [الموسوعة العربية العالمية، مؤسسة أعمال الموسوعة ، ج١٠٠ ص ٩٩].
- (٢) لامتيه أو لامنيه: هو مفكر كاثوليكي، فرنسي، وكاتب ديني حار الأسلوب، ولد في "سان مالو" شهالي فرنسا عام ١٧٨٢م وتوفي عام ١٨٥٤م (موسوعة الفلسفة، تأليف: عبدالرحمن بدوي ج ٢ ص ٣٥٤).
- (٣) لامارتين، الفونس دوب ١٧٩٠م ١٨٦٩م] شاعر وسياسي فرنسي تُرجم بعض شعره إلى العربية، وصاغ أحمد شوقي قصيدته، "البحيرة" صياغة شعرية مشهورة، خدم لمدة قصيرة رئيساً مؤقتاً للدولة بعد ثورة ١٨٤٨م، وفقد شعبيته، وتوفي وعليه دين كبير[ الموسوعة العربية العالمية، ج ٢١ ص ٤٢]..
- (٤) ديكارت، رينيه (١٥٩٦م ١٦٥٠م)، فيلسوف ورياضي وعالم فرنسي كثيراً ما يلقب بأبي الفلسفة الحديثة، وقد اخترع الهندسة التحليلية، وكان أول فيلسوف وصف الكون المادي من حيث المادة والحركة، تناول ديكارات بالدراسة أقوى الأسباب التي يمكن استخدامها لإثبات أن كل شيء قابل للشك في حد زعمه ... [ الموسوعة العربية العالمية، ج ١٠، ص ٧٧٦].
  - (٥) صفوة الأثار والمفاهيم ج ٢ ص ٤٨١.

ونقل الشيخ الدوسري - غيرها من الأقوال، ثم بين سبب ذكره لهذه الأقوال رغم عدم حاجتنا إلى كلامهم لما استقر في نفوسنا من الإيمان بالله في فقال: "ونحن أغنياء بأدلة وحي الله على وجوده عن أقوال الفلاسفة، ولكن نقلنا بعضها ليعتبر المطبوعون بفلاسفة الغرب وعلومهم، فيعرفوا المنصفين منهم". ()

ويلاحظ هنا اتساع أُفق تقرير الشيخ الدوسري حلسالة وجود الله سواء بأدلة الوحي أو الفطر أو النظر فيها أعده الله في الكون من آيات أو الأقوال التابعة لذلك، حتى لو كان الناطق بها فيلسوفاً غربياً فلو اعترض منهم معاندٌ لرُّد عليه بأقوال المنصفين وذلك الشعور الذي ذكروه إنها هو شعور الفطرة السليمة ولكن هل ساروا معه حتى وحَدوا الله وآمنوا به ؟!

كانت هذه لمحة سريعة عن جهود الشيخ الدوسري - في بيان توحيد الربوبية، وأدلة وجود الله على وبالله التوفيق.

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٤٨٢.

### المبحث الثاني

#### توحيد الألوهية

#### ويشتمل على مطلبين :

المطلب الأول: تعريف الألوهية لغة وشرعا.

المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان توحيد الألوهية.

\* \* \* \* \* \*

# Mi Fattani | | ( ... )

#### المطلب الأول: تعريف الألوهية لغة وشرعاً

#### أ ) الألوهية لغة:

الألوهية مشتقة من كلمة (إله).

والإله في اللغة: كل ما اتخذ معبوداً، وجمعه آلهة، والإلهيات كل ما يتعلق بذات الإله وصفاته ().

و"أله إلاهة" بالكسر و(أُلوهة وأُلوهية) بضمها (عَبَدَ عِبَادة) ومنه قرأ ابن عباس (ويَذَرك و إِلاهتك) بكسر الهمزة قال: أي عبادتك، وكان يقول: إن فرعون يعبس (ويَذَرك و إِلاهتك) بكسر الهمزة قال: أي عبادتك، وكان يقول: إن فرعون يعبّب ولا يعبّب ولا يعبّب فه وعلى هذا ذو إلاهة لا ذو آلهة والفراء على القراءة المشهورة، قال ابن بري: "ويقوي ما ذهب إليه ابن عباس قول فرعون "أنا ربكم الأعلى "وقوله: "ما علمت لكم من إله غيري" ومنه لفظ الجلالة (الله)، قال ابن العربي - في لفظ الجلالة - عَلَمٌ دالٌ على الإله الحق دلالة جامعة لجميع الأسهاء" ().

إذن الإله هو المألوه بمعنى المعبود، ولا يكون ذلك إلا لمعظم.

قال الشيخ الدوسري -: "والإله "هو الذي تألهه القلوب بالحب والإجلال والتعظيم، ولذلك كان التأله لغير الله شركاً" ().

- (١) المعجم الوسيط، تأليف: إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبدالقادر / محمد النجار، ج١ ص٢٥
  - (٢) تاج العروس من جواهر القاموس، تأليف: محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، ج ٣٦ ص ٣٢٠
    - (٣) الأجوبة المفيدة، ص ١٩.

#### ب) تعريف توحيد الألوهية شرعاً:

عرَّفه الشيخ عبدالرحمن الدوسري - بقوله: "هو توحيد الله من عباده بجميع ما يفعلونه مما ينوبهم، ومما شرع لهم من العبادات التي تعبدهم بها" ().

ويطلق على هذا النوع من التوحيد (القصد والطلب)، وتوحيد (العبادة)، وهو التوحيد الذي أرسل الله الرسل من أجل بيانه للناس، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الْمُكَذِبِينَ ﴾ ().

وقد أنكر الكفار هذا التوحيد، حيث إنهم وجهوا العبادة لغير الله فأشركوا معه غيره، وقد بين الشيخ الدوسري - أن ذلك إخلال بواجب عظيم وأصل عظيم، حيث يقول: "وهذا النوع هو الذي جحده الكفار، وخاصموا رسلهم من أجله، فأوجب الله جهادهم، وأباح دماءهم وأموالهم لإخلالهم بهذا الواجب العظيم الذي عليه مدار التوحيد، وأمر الله رسوله والمؤمنين إلى يوم القيامة أن يقاتلوهم، ويحصروهم، ويقعدوا لهم كل مرصد حتى يقيموا هذا الأصل العظيم بحب وإخلاص"().

<sup>(</sup>١) الأجوبة المفيدة ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، آية ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الأجوبة المفيدة، ص ٢١.

#### المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان توحيد الألوهية

#### 🖘 المسألة الأولى: بيان أهمية توحيد الألوهية:

سعى الشيخ الدوسري - جاهداً لبيان هذا النوع من التوحيد وبيان أهميته للناس، وأستطيع أن أُجمل نواحي الأهمية التي جاءت في مواضع متفرقة من كلام الشيخ - فيما يلي:

1) إن توحيد الألوهية هو الذي أرسلت الرسل، وأنزلت الكتب لأجل بيانه للناس، وأنه الأصل الأصيل الذي حصل فيه النزاع بين الرسل وأقوامهم حتى يقيموه على صورته الصحيحة، يقول الشيخ الدوسري : "توحيد الألوهية الذي هو توحيد العبادة الذي جاءت الرسل، ونزلت الكتب من عند الله لأجله" () ويقول أيضا: "الألوهية التي هي الأصل الأصيل في دين الله؛ إذ بتحقيقها يتحقق ما دعى إليه الرسل جميعاً" (). وقال أيضا "وتوحيد الألوهية هذا هو الذي وقع النزاع والخصومة فيه بين جميع المرسلين وأممهم من نوح السليل إلى نبينا محمد الله عندهم ليس رباً ولا إلها ولا ملكاً للناس" ()

٢) إنه من لوازم الدين، ولا ينفع أي إنسان اعترافه بالله وهو يوجه العبادة أو شيء منها لغيره.

قال الشيخ الدوسري -: " وتوحيد الألوهية من لوازم الدين، ولهذا لم ينفع المشركين اعترافهم بتوحيد الربوبية مع إنكارهم لتوحيد الألوهية الذي يلزمهم

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج١ ص٣٦٢.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٤ ص ١٨٦.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤، ص٢٠

عبادته، والخضوع لحكمه في كل شيء"().

وقال أيضاً: "لأنَّ من لم يؤمن برسالة محمد على وبتوحيد الألوهية الذي هو توحيد العبادة فليس بمؤمن... إلخ" ().

- " إن في هذا التوحيد تحريرا للنفوس من العبودية لغير الله، قال ن افتوحيد الألوهية هو الذي يحرر النفوس من رق العبودية لغير الله، ويرتفع بها عن الذل لأي مخلوق، وعن الخضوع لأي سلطان، ويحميها من الخوف من أي قوة أو دولة، لما يغرس فيها من عظمة الله وأنه أكبر من كل شيء، وأنه لا يعجزه شيء" ().
- ٤) ويستنتج من كلام السيخ الآنف ذكره، أن توحيد الألوهية يورث الشجاعة، ورباطة الجأش؛ لأن القلب متعلق بالله المعبود بحق الذي لا يعجزه شيء في الأرض، ولا في السماء.
- ٥) إن جاحده غاو وضال، قد انغلق قلبه بخلاف من أقربه، يقول -: "ومن لم يقم بواجب توحيد الألوهية، ويعمل بمقتضاه انغلق قلبه، وأصبح مظلماً منطبعاً بطابع الغواية والضلال، وغضب الله عليه فزاده زيغاً وضلالة، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا اللَّهُ عُلُوبَهُم اللَّهُ عُلُوبَهُم الله عَلَى اللَّهُ عَلَيْمَدُدُ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ مَدًا ﴾ () . ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَاكَةِ فَلْيَمَدُدُ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ مَدًا ﴾ () بخلاف من حقق توحيد الألوهية اعترافاً وعملاً " () .
- ٦) منه تنبثق أحكام الإسلام، يقول الشيخ الدوسري : "فمن توحيد الله
  - (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص.٤٨٦
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٥ ص ٣٣٦.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢ ص٤٨٧.
    - (٤) سورة الصف الآية: ٤.
      - (٥) سورة مريم آية ٧٥.
  - (٦) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٤٨٦

وإفراده بالألوهية تنبثق أحكام الإسلام في جميع شؤون الحياة "()..

وخُلاصة القول في بيان الأهمية أنه إذا عرفت أهمية الشيء زاد الاعتناء به، وهذا ما نراه جلياً في كتب الشيخ وخصوصاً تفسيره صفوة الآثار والمفاهيم.

وأختم بجواب للشيخ حلى سؤال وجّه إليه وهو: "ما واجبنا نحو الله؟". فأجاب بقوله:

"هو ما قدمنا من تحقيق التوحيد بإخلاص العبادة له، والنصح والصدق معه، وبذل النفس والنفيس في إعلاء كلمته، وقمع المفتري عليه بجميع وسائل الجهاد، وأن يعتبر الإنسان نفسه عبداً مملوكاً لا يتصرف في شيء إلا وفق أوامر مولاه تبارك وتعالى ولا ينفق مال الله إلا بحقه، وفيها يرضيه، ولا يتقدم على جنابه العظيم بأي حكم أو تشريع مخالف لما أنزل، ولا يؤثر محبة شيء أبداً على طاعته ونصرة دينه ولو أقرب قريب، بل يعاديه في ذات الله إذا اقتضى الأمر"().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦ ص١٤٩.

<sup>(</sup>٢) الأجوبة المفيدة ص ٨١.

#### المسألة الثانية: بيان معنى العبادة، وشمولها، ومراتبها، ومثالان لها:

#### معنى العبادة:

عرَّ فها الشيخ الدوسري - بقوله "العبادة هي كهال الطاعة والانقياد لأوامر الله والانتهاء عن زواجره، والوقوف عند حدوده وقبول جميع ما ورد عنه على لسان نبيه على دون رد شي من ذلك أو إلحاد فيه" ().

ويلاحظ أن هذا التعريف من الشيخ سير على نهج توضيح السلف لمعنى العبادة، ويذكرنا بالتعريف المشهور لشيخ الإسلام ابن تيمية وهو "إنها اسم جامع لكل ما يحبه الله تعالى ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة" ().

وأما العبودية فقد بين معناها الشيخ بأقسامها فقال -: العبودية لها معنيان:

١ - عبودية كونية. ٢ - عبودية شرعية.

العبودية الكونية: يدخل فيها جميع الخلائق، مؤمنهم وكافرهم حتى إبليس اللعين القائل: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى مَاخَلَقَ ٱللّهُ اللّهِ اللّهَ اللّهُ عَنِ ٱلْمَيْنِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا لِلّهِ وَهُمْ دَخِرُونَ ﴾ ().

والعبودية الشرعية: هي التي من أجلها أرسلت الرسل، وأنزلت الكتب واعترف إبليس بأن ليس له سلطان على أهلها بقوله: ﴿إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ () اهر () اهر ()

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج ١، ص ٥٤.
- (٢) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ج ١٠ ص ١٤٩
  - (٣) سورة الحجر، آية ٣٦.
  - (٤) سورة النحل، آية ٤٨.
  - (٥) سورة الحجر آية: ٤٠.
  - (٦) الأجوبة المفيدة، ص ١٤ وص ١٥.

#### شمول مفهوم العبودية:

أكدَّ الشيخ الدوسري ~ هذا الموضوع تأكيداً جازماً تندك به جميع الدعاوى اللادينية لتنحية الدين أو جعله مجرد طقوس أو حصره في المساجد، وأستطيع أن أقول: إنَّ تقرير الشيخ ~ هذه المسألة نحا ناحيتين:

أ- تقرير شمولية العبادة كمبدأ: حيث قال -: "ليست ملة إبراهيم التي هي دين الله لجميع الأنبياء والمرسلين وأتباعهم الصادقين مجرد إرشادات وطقوس وعبادات شكلية، ولا علاقة خاصة مع الله بهذه العبادات كما يزعمه القوميون، ويؤكدون أنه لا علاقة له بشؤون الحياة، بل دين الله ملة إبراهيم على العكس مما وصفوها، فهي دين يوجب على أهله تحقيق عبادة الله في جميع شؤون الحياة السياسية، والاقتصادية، والثقافية، والاجتماعية"().

ب- تقرير شمولية العبادة كتطبيق: بمعنى أن العبادة لا تقتصر على جزء من الدين حسب الهوى دون جزء آخر، فالتطبيق شامل للعبادة بمفهومها العام، يوضح ذلك قول الشيخ -: "عبادة الله شاملة لجميع نواحي الحياة لا يجوز للمسلم المؤمن أن يقتصر فيها على نوع دون نوع، أو ناحية دون ناحية، بل يجب أن يحقق عبودية الله، ويطبق شريعته على نفسه في كل شأن وميدان في المسجد، والمنزل، والطريق، والسوق، والمصنع، والمتجر، والدائرة، والمؤسسة، والحضر، والسفر، وأن يكون مستقياً على طاعته، والتزام حدوده في منشطه ومكرهه، وعسره ويسره، ملتزماً للحق في حال الغضب والرضا، والفقر والغني" ().

ووصف الشيخ الدوسري - المخالف في شمول العبادة أو حصرها على الشعائر الدينية أنه من أجهل الناس حيث قال: "ومن اعتقد قصر عبادة الله أو حجرها على الشعائر التعبدية فقط كما يريده العصريون، من قصر الدين على المساجد

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦، ص ٤٩٨.

<sup>(</sup>٢) الأجوبة المفيدة، ص ٢٨، - ٢٩.

ونحوها فهذا من أجهل الناس باللغة العربية، فضلاً عن المدلولات الشرعية، ومن أجهل الناس بمعاني الألوهية وحقيقة الإيمان بها، فيكون جميع الكفار من أقوام الرسل الذين أولهم نوح وآخرهم محمد الشيخ أعلم منه بمعنى دعوتهم ﴿أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَالَكُم مِنْ اللَّهِ عَيْرُهُ أَفَلا نَقُونَ ﴾ (أ) اهـ (1)

#### مراتب العبودية:

أورد الشيخ ~ أمثلة تطبيقية بناء على الأحكام التكليفية الخمسة وهي: (الواجب، والمندوب، والمحرم والمكروه، والمباح) مع عشرة من الجوارح والأحاسيس وهي: القلب، واللسان، والسمع، والبصر، والأنف، والفم، واليد، والرجل، والفرج، وامتطاء أي مركوب، فخمسة أحكام في عشر جوارح أصبحت المراتب خمسين مرتبة وهذا التقسيم ذكره ابن القيم ~ في كتابه مدارج السالكين ().

- (١) سورة المؤمنون آية، ٣٢.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج ٣، ص ٢٩.
- (٣) انظر مدارج السالكين لابن القيم ج١ ص ١٠٩.
  - (٤) سورة البقرة آية، ٢١.
- (٥) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ٤٦، والأمثلة في المصدرنفسه ص ٤٦-٥٥ وكتاب للحق والحقيقة من كلام خير الخليقة تأليف الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري، ص ١٥٣.

#### أولاً: عبودية القلب:

- ١ الواجب: مثل التصديق بالله، وبها جاء من الله.
  - ٢- المستحب: مثل التفكر في آيات الله.
  - ٣- المحرم: مثل الرياء، والحب لغير الله.
- ٤- المكروه: مثل الغفلة البسيطة، والخطرات التي يحصل بها تمني المحرمات من غبر عزيمة.
- ٥- المباح: غير ما ذكر وهو كل ما لا يشغل القلب كثيراً عن الله، ولا يزرع النفاق.

#### ثانيا: عبودية اللسان:

- ١- الواجب: مثل النطق بالشهادتين، وتلاوة ما تجب قراءته في الصلاة...
  - ٢- المستحب: مثل تلاوة القرآن، ومداومة ذكر الله.
- ٣- المحرم: مثل النطق بكل ما يغضب الله ورسوله مثل قول الزور وشهادة الزور.
  - ٤- المكروه: مثل التكلم بها تركه خير من النطق به من فضول الكلام.
    - ٥- المباح: مثل (التكلم العادي) عند بعض أهل العلم.

- (١) لأن الشيخ ~ نقل خلافاً بين أهل العلم في مسألة المباح من الكلام على قولين:
  - الأول: أنه لا يوجد في الكلام مباح لأنه إما أن يكون للمتكلم أو عليه.
  - الثاني: أن فيه كلاماً مباحاً كالتكلم العادي الذي لا يهدف بخير ولا شر.
- (صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٥٢ وانظر أيضا مدارج السالكين لابن القيم ج١ ص١١٥).

#### ثالثاً: عبودية السمع:

- ١- الواجب: مثل الاستهاع والإنصات للقرآن، ومثل استهاع خطبة الجمعة.
  - ٢- المستحب: مثل الاستهاع لتفسير القرآن والحديث والأذكار.
- ٣- المحرم: مثل الاستماع لكلمات الكفر والبدع إلا لمصلحة راجحة من الرد
   على قائله، ومثل استماع المعازف، والأغاني الماجنة.
  - ٤- المكروه: الاستماع إلى لهو الحديث الذي يشغل عن استماع الخير.
    - ٥- المباح: يباح ما عدا ذلك.

#### رابعاً: عبودية البصر:

- ۱- الواجب: مثل النظر في المصحف وكتب العلم عند تعين الواجب منها، والنظر الذي يحصل به تمييز الحلال من الحرام..
  - ٢- المستحب: مثل النظر في كتب العلم والدين التي يزداد بها يقيناً وإيماناً
- ٣- المحرم: مثل النظر إلى الأجنبيات مطلقاً بدون حاجة شرعية، ومثل النظر إلى العورات.
- ٤- المكروه: مثل فضول النظر الذي لا مصلحة فيه من الزخارف الفاتنة التي تجعله يحتقر نعمة الله عليه.
  - ٥- المباح: مثل النظر إلى ما لا ضرر فيه، ونظرة الفجأة الأولى دون الثانية.

#### خامساً: عبودية الأنف: (حاسة الشم):

- ١- الواجب: مثل شم ما يحصل به تمييز حله من حرمته، وخبثه من طيبه.
- ٢- المستحب: مثل شم ما يعين على طاعة الله ويقوي الحواس ويبسط النفس للعلم والعمل.

- ٣- المحرم: مثل شم الطيب المغصوب، وتعمد شمه من النساء الأجنبيات ١٠٠٠.
  - ٤- المكروه: مثل شم طيب الظلمة، وأصحاب الشبهات (٢٠).
- ٥- المباح: مثل شم ما فيه نفع من الله وليس فيه مصلحة تجعله واجباً أو مستحاً.

#### سادساً: عبودية الفم: (حاسة الذوق):

- ١- الواجب: مثل تناول الطعام والشراب عند الاضطرار وخوف الموت.
- ٢- المستحب: مثل أكل وشرب ما يعينه على طاعة من حلال، والأكل مع
   الضيف.
  - ٣- المحرم: مثل تذوق كل مسكر، ومخدر، ومفتر، والسموم القاتلة.
    - ٤- المكروه: مثل تذوق المشتبهات، والأكل المسرف فوق الحاجة.
      - ٥- المباح: مثل ما عدا ذلك.

#### سابعاً: عبودية اليد (البطش):

- ١- الواجب: مثل التكسب للنفقة على النفس والأهل، وأداء ما فرض الله.
  - ٢- المستحب: مثل كتابة كل ما فيه منفعة ومصلحة للمسلمين.
- ٣- المحرم: مثل البطش بالاعتداء على الناس، واللعب المحرم كالنرد والقمار.
- ٤- المكروه: مثل كل لعب وعبث ليس محرما، ولا فيه مصلحة، وكتابة ما لا
  - (١) ومثل شم المخدرات والمسكرات والمفترات في المنتشرة في هذا العصر.
- (۲) من المعلوم أن المكروه ما يثاب تاركه امتثالاً، ولا يعاقب فاعله، ومسألة شم الطيب عند مواجهة الظالم أو أصحاب الشبهة أمر لا يستطع الشام له التحرز منه، وقد وجدت مثالاً للشم المكروه أوضح مما ذكر وهو شم الريحان للمحرم فإن ابن عمر { كرهه قال إسحاق: تركه أحب إلى وإن شم لم يكن عليه فدية (مسائل الإمام أحمد بن حنبل وابن راهويه، تأليف: إسحاق بن منصور ابن بهرام الكوسج أبي يعقوب التميمي، ج ١، ص ٥٨٧).

فائدة منه.

٥- المباح: مثل ما سوى ذلك مما ليس فيه مضرة، ولا مصلحة ضرورية.

ثامناً: عبودية الرِجلُ (المشي):

۱- الواجب: مثل المشي إلى الجُمع والجماعات على القول الصحيح الذي يؤيده بضعة وعشرون دليلاً.

٢- المستحب: كالمشي للإصلاح بين الناس، وزيارة الإخوان في الله وعيادة المريض، وتشييع الجنازة وغيرها.

٣- المحرم: مثل المشي إلى معصية.

.()\_\_

- : مثل ما عدا ذلك.

تاسعاً: عبودية الفرج: ()

عاشراً: العبودية في الركوب:

١ - الواجب: مثل الركوب في الحج الواجب، وما يتوقف عليه بر الوالدين.

(١) لم يورد الشيخ مثالاً له لكن المشي لمكروه يعتبر مكروها، مثل من مشى ليتناول شيء بيساره بلا عذر.

(٢) لم يورد الشيخ أمثله لها وسأذكر بعض الأمثلة أسوة بها مثّل به الشيخ سابقاً.

عبودية الفرج:

١ - الواجب: وضعه في الزواج إذا خاف على نفسه الزنا.

٢- المستحب: الزواج للذي لا يخاف الزنا.

٣- المحرم: وضعه في محرم كالزنا واللواط وغيرهما.

٤- المكروه: كزواج الأسير بدار الحرب؛ لئلا يعرض أهله لخطر الفاحشة.

٥- المباح: الزواج في حق من لا شهوة له كالعنين والكبير (انظر: هداية الراغب لشرح عمدة الطالب تأليف: عثمان بن أحمد النجدى الحنبلي ص، ٤٤٩ - ٤٥٠ .

۲ – المستحب ( <sup>)</sup> .

٣- المحرم: الركوب إلى المعصية.

٤ - المكروه ( ) .

٥ - المباح ( ) .

#### مثالان للعبادة:

المثال الأول: الدعاء:

- بيان أهمية الدعاء:

بيّن الشيخ الدوسري - أهمية الدعاء، وذكر أنه من أعظم العبادات، ولـذلك لا يجوز التوجه به لغير الله من غائب أو ميت، واستدل على ذلك فقال -: "والأدلة على أن الدعاء من أعظم مقامات العبودية وأهمها، شيء كثيرٌ منها:

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِ ٓ أَسْتَجِبْ لَكُو ۚ إِنَّ ٱلَّذِيكَ يَسْتَكُمْ رُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ ().

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعۡبَؤُا بِكُرُ رَبِّ لَوْلَا دُعَآ ؤُكُمْ ... ﴾ ().

وقوله تعالى: ﴿ أَدْعُواْ رَبُّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفَيَّةً .... ﴾ ()

وقوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَآ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ .... ﴾ ( )

- (١) لم يورد الشيخ مثالاً له لكن الركوب لأداء مستحب يعتبر مستحباً.
- (٢) لم يورد الشيخ ~ مثالاً له لكن الركوب لفعل مكروه يعتبر مكروهاً.
  - (٣) والمباح: ماعدا ذلك.
  - (٤) سورة غافر آية ٦٠.
  - (٥) سورة الفرقان آية: ٧٧.
  - (٦) سورة الأعراف آية ٥٥

وعن النعمان بن بشير ( ) عليه أن النبي الله قال: "الدعاء هو العبادة" ( ).

وعلّق الشيخ حعلى هذا الحديث قائلاً: "معناه أنه معظم العبادة وأفضل العبادة كقوله على "الحج عرفة" () يعني الوقوف بعرفه هو الركن الأعظم، فمن أبطل الدعاء أو استهان به فقد أنكر القرآن أو استهان به" ().

#### أحكام وفوائد تتعلق بالدعاء:

تحت هذا العنوان أُلخص بعض الأحكام والفوائد التي ذكرها الشيخ تعلى يتعلق بالدعاء أذكرها على وجه الإيجاز والاختصار:

١ - الاستجابة لله سبب لإجابة الدعاء

قىال ~ : عنىد تفسيره لقولىه تعىالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ ۗ

- (₹) سورة الأنعام آية ٤٣.
- (٢) هو النعمان بن بشير بن سعد بن ثعلبة الأنصاري الخزرجي له ولأبويه صحبه، ثم سكن الشام، ثم ولي إمرة الكوفة، ثم قتل بحمص سنة خمس وستين، وله أربع وستون سنة [تقريب التهذيب، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي ، ج ٤ ص ٥٦٣، والإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر أيضاً ، ج٢، ص ٤٤٠]
- (٣) أخرجه أبو داود في سننه برقم [ ١٤٧٩] والترمذي برقم [ ١١٤٦٤] وابن ماجه برقم [ ٣٨٢٨] والإمام أحمد برقم [ ١٨٤٥] والحاكم في المستدرك على الصحيحين برقم [ ١٨٠٢] قال الشيخ الألباني: حديث صحيح (صحيح الجامع الصغير وزياداته ، تأليف: الشيخ محمد بن ناصر الدين الألباني، ٢٠٦ برقم ٣١٧٧).
- (٤) أخرجه الترمذي برقم [ ٨٩٩] والنسائي في الكبرى برقم [ ٣٠٩١٤] ومسلم في التمييز، برقم: [ ٢٧] وذكره العجلوني في كشف الخفا، برقم [ ١١١٥] وقال: رواه أحمد، وأصحاب السنن وابن حبان، والحاكم وقال: صحيح الإسناد وقال الترمذي: والعمل عليه من أهل العلم والصحابة وغيرهم، وكذا رواه الدارقطني والبيهقي كلهم عن عبدالرحمن بن يعمر، والحديث صححه الألباني في كتابه (إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، تأليف: الشيخ محمد ابن ناصر الدين الألباني) ج٤ ص ٢٥٦.
  - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٧١

أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ ... ﴾ ()

"فإن هذه الآية الكريمة تفيد بأن طواعية الله والاستجابة لأوامره بصدق وإخلاص سبب عظيم من أسباب إجابة الدعاء؛ لأن ذلك يستجلب القرب المعنوي من الله). ()

٢- عدم رفع الصوت بالدعاء

يواصل الشيخ الدوسري -: استخراج الفوائد من الآية السابقة فيقول "كها أنها تفيد حكماً شرعياً آخر وهو عدم رفع الصوت بالدعاء، وفي أي عبادة إلا بالمقدار الذي حدده الشارع في الصلاة الجهرية بدون مبالغة إلا لحاجة". ()

٣- لابد في الدعاء من إظهار كمال العبودية

قال ~: "وأن يحصل في الدعاء إظهار كهال العبودية بالذلة والانكسار والتضرع والرجوع إلى الله بالكلية "().

3- الدعاء ليس نطقاً باللسان فقط، وهذا الأمر مبني على ما سبق ذكره آنفاً من إظهار كهال العبودية لله، إذ إن ذلك لن يحصل من إنسان لا يدرك ولا يستشعر ما ينطق به، وحتى يتضح الأمر أكثر بين لنا الشيخ الدوسري حذلك بقوله: "وليست مشر وعية الدعاء بالنطق فقط، ولكنه بنطق اللسان، وفزع القلب إلى الله، وشعوره بعظيم الحاجة إلى معونته والالتجاء إليه، ولهذا كان تحقيق الإيهان بالله والاستجابة لجميع أوامره وتشريعاته من ضروريات إجابة الدعاء"().

- (١) سورة البقرة آية ١٨٦.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٤٩.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٤٩.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٧١.
- (٥) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٧٦.

Mi Fattani 11 ( ... )

٥- حذّر الشيخ الدوسري ~ من الاقتصار على الدعاء، وترك الأسباب كما حذر من العكس بالاعتماد على الأسباب وترك الدعاء فقال ~: "ولكن يجمع بين هذا وهذا، فيأخذ لكل شيء سببه، ويسأل الله التوفيق" ().

المثال الثاني: الاستعادة:

#### تعريف الاستعاذة:

عرّفها الشيخ الدوسري م بقوله: "هي الاحتراز من شر الوسوسة التي كأنها حروف خفية تدق على قلب الإنسان، أو كهمزات يقذف بها شياطين الجن على الخواطر تتأثر بها المشاعر والجوارح وهمسات يقذف بها شياطين الإنس بأساليب شتى؛ لفتنة من يريدون فتنته"().

#### أركان الاستعاذة:

ذكر الشيخ الدوسري - خمسة أركان للاستعاذة، وهي باختصار:

- ١ الاستعاذة.
- ٢- المستعيذ: وهو الذي عَرَف نفسه أنه عبد مربوب.
- ٣- المستعاذبه: وهو الركن الأعظم في الاستعاذة، وذلك ألا يستعاذ إلا بالله،
   وبأسمائه الحسنى، وصفاته العليا.
- ٤- المستعاد منه: وهو الشيطان على اختلاف أجناسه وأنواعه من الجن والإنس.
  - ٥- المطالب التي من أجلها يستعاذ، وهي نوعان:
  - أحدهما: طلب دفع جميع الشرور الروحانية والجسمانية.
    - (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٧٥.
    - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ٢٦.

- ثانيها: طلب العون من ربه على أداء ما أوجب عليه في هذه الحياة من أن يكون هادياً مهدياً ( ) .

وقد جعل الشيخ ~ باباً مستقلاً للاستعادة في تفسيره وختمه بهذه النصيحة "فأكثر أيها المسلم من الاستعادة متبعاً لها بالحذر واليقظة، والعمل الدائم لإعلاء كلمة الله وحفظ حدوده وقمع المفتري عليه، وأشغل نفسك في جميع أوقاتك بطاعته، كيلا تجعل للشيطان مجالاً أو فراغاً ينفذ منه، فلا يحصل له عليك سلطان... إلى أن قال: "وعليك بالصدق قولاً وفعلاً، فإن من استعاذ بالله صادقاً أعاذه وأجاره كها أعاذ مريم وذريتها لما صدقت أمها امرأة عمران باستعاذتها"().

والأمثلة على العبادة في كلام الشيخ كثيرة لكنى اقتصرت على هذين المثالين لأن الشيخ حذكرهما في معرض الردعلى بعض الشيخ خدكرهما في معرض الردعلى بعض المخالفات الشركية التي تحصل فيها، فأحببت ذكر بعضها تحت المسألة القادمة وهي:

<sup>(</sup>١) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ٢٦ ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ٤١ وص ٥١.

# Mi Fattani | | ( ... )

#### 🐟 المسألة الثالثة: ذكر بعض ما يضاد العبادة:

#### الشرك:

عرّف الشيخ الدوسري - الشرك فقال: "هو أن يجعل الإنسان ندّاً من دون الله أيا كان من حجر، أو شجر، أو بشر حياً أو مقبوراً، يتألهه بأي نوع من أنواع العبادة من حب وتعظيم ودعاء أو رجاء أو خوف أو إنابة أو خشية أو ذبح أو نذر أو استغاثة أو غير ذلك". ()

ومن خلال التعريف يتضح مفهوم الشرك، وقد وضح الشيخ ~ في موضع آخر أن الشرك ليس خاصاً بعبادة الأصنام، بل عامٌ لكل ميل عن عبادة الله وحده وإشراك غير معه، حيث قال ~: " فإن الشرك ليس مقصوراً على عبادة صنم ونحوه، وإنها هو متمثل بانصراف القلب عن الله إلى غيره، في أي ناحية من شؤون الحياة". ()

والسبب الذي دفع الشيخ - لبيان الشرك، والرد على دعاته هو استشعاره لخطورته، وانتشاره، ويتبين ذلك من خلال قوله: "ولكن الناس غارقون في أنواع الإشراك الذي يتفاقم شره بين الحين والحين، وحتى أكثر المجتمعات الإسلامية أو المحسوبة على الإسلام فيها من الإشراك المتنوع في جميع الطبقات ما الله به عليم" ().

وبين الشيخ ~ أن المشرك يقرُّ بوجود الله، وفي قلبه تعظيم له، لكنه لم ينتفع بذلك التعظيم؛ حيث ظن أن تعظيم الله يقتضي أن يكون بينه وبين الله وسطاء بل التعظيم الحق هو بتوحيده سبحانه فقال ~: " المشرك عنده تعظيم لله، لكن غره الجهل بالتعظيم إلى اتخاذ وسائط وشفعاء بينه وبين الناس حتى انقلب تعظيمه انتقاصاً

- (١) الأجوبة المفيدة ص ١٨.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ٢٢٠.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج ٥، ص ٣١٤.

مشيناً". ( )

#### بيان فساد دعوى القائلين بالشرك، وجعل الوسائط بينهم وبين الله:

وصف الشيخ الدوسري رحمه الله حال القائلين بوجوب الوسائط بينهم وبين الله ومعارضتهم النصوص الشرعية فقال: "ليس عند هؤلاء الملاحدة لا يصدفون به العامة من أدلة الكتاب والسنة التي فيها النهيء عن الشرك في العبادة إلا أقوال القسطلاني أو ابن حجر الهيتمي ونحوهما مما يجوزون التوسل والاستغاثة بغير الله تعالى وهؤلاء ليسوا بحجة تنفع عند الله وتخلص من عذابه بل الحجة ما في كتاب الله وسنة رسوله الثابتة عنه"(٢)

ثم بين ~ بطلان تلك المعارضة لقول الداعي إلى إخلاص العبادة لله وحده فقال ~: "معارضتهم قد اشتملت على أمور خطيرة:

أحدها: أنهم أنكروا ما جاءت به الرسل وما نزلت به الكتب من توحيد العبادة، فهم في الحقيقة إنها عارضوا الرسل، وما أنزل إليهم من عند الله.

ثانياً: تضمنت معارضتهم قبول الشرك الأكبر ونصرته، وقد أرسل الله رسله وأنزل كتبه بالنهي عنه، كما تضمنت رفض التوحيد الذي جاءت الرسل بتقريره ووجوب الإخلاص فيه.

ثالثاً: أن معارضتهم تضمنت مسبة من يدعو إلى التوحيد، وينكر الشرك أسوة بأعداء الرسل الذين وسموهم بالضلال المبين، وبالسفاهة، ووصفوا ما جاء به محمد بأنه إفك افتراه، وأعانه عليه قوم آخرون...

رابعاً: تضمنت معارضتهم أيضاً الكذب، والإفك، والبهتان، وزخرف القول في ذلك أسوة بأعداء الرسل الذين قال الله فيهم: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيَطِينَ

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٥ ص ٢١.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٩ ص ١٧٦ .

### ٱلْإِنِس وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُورًا ﴾ ()

خامساً: معارضة أولئك للنصوص المحكمة البينة الواضحة بأقوال أناس من المتأخرين الذين هم من شر القرون، والذين لا يجوز الاعتماد عليهم لا في فروع الدين فضلا عن أصوله". ()

#### جزاء المشرك:

حرمان الجنة والخلود في النار، وقد بين الشيخ الدوسري - العلة من هذه العقوبة الإلهية الفظيعة التي هي حرمان الجنة بتاتا، والخلود في النار فقال: "ولما كانت عواقب الإخلال بعبودية الله وخيمة وطرق الإشراك كثيرة متشعبة مفسدة للقلوب والجوارح ومخلة بدعائم المجتمع الإنساني حرّم الله الجنة على من أشرك به، وأوجب عليه النار". ()

#### التوسل بغير الله:

التوسل في اللغة: مأخوذ من الوسيلة، وهي ما يتقرب به إلى الغير، والجمع الوسل والوسائل، والتوسيل والتوسل واحد وفي حديث الأذان: "اللهم آت محمدا الوسيلة" () هي في الأصل ما يتوصل به إلى الشئ، ويتقرب به، والمراد به في الحديث القرب من الله تعالى، وقيل: هي الشفاعة يوم القيامة وقيل: منزلة من منازل الجنة". ()

والتوسل في الاصطلاح: "هو أن يتخذ الإنسان وسيلة توصله إلى مقصوده

- (١) سورة الأنعام آية ١١٢.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٩، ص ١٧٦-١٧٧.
  - (٣) للحق والحقيقة ض ٢٢.
- (٤) صحيح البخاري، كتاب الآذان، باب الدعاء عند النداء، ج١ ص٢٢٢، ولفظ الحديث "اللهم رب هذه الدعوة التامة، والصلاة القائمة، آتِ محمداً الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته".
  - (٥) لسان العرب لابن منظور ج١١، ص ٧٢٥.

فأصله الوصول إلى الغاية المقصودة ".()

وقد قسم العلماء التوسل إلى: مشروع وغير مشروع، والمقصود هنا بيان جهود الشيخ الدوسري - في كشف شبه أصحاب التوسل غير المشروع، وهو التوسل بغير الله، وبيان سببه، وواجب العلماء، وموقفهم منه، ومن أهله.

#### أقسام التوسل:

وضح الشيخ الدوسري - التوسل بقسميه:

فأما المشروع: فيضرب الشيخ - رحمه لله - أمثلة له فيقول "ومن التوسل المشروع التوسل بالإيهان كها هو مدلول الآيات من آل عمران المشار إليها ﴿ رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنّا رُبَّنَا ... ﴾ () وكالدعاء المأثور عند الخروج من المسجد على فرض صحته ()، والدعاء بصالح الأعمال كحديث أصحاب الغار.." أه.. ()

وأما التوسل غير المشروع فقسمه الشيخ ~ إلى ثلاثة أنواع فقال: "وأما التوسل المبتدع الممنوع المحرم فهو ثلاثة أنواع:

أحدها: التوسل إلى الله بذات المتوسل به وشخصيته، كأن يقول: اللهم إني

- (١) معجم ألفاظ العقيدة تأليف: أبي عبدالله عامربن عبدالله فالح ص ١٠٩.
  - (٢) سورة آل عمران آية: ١٩٣.
- (٣) المقصود به حديث (اللهم إني أسألك بحق السائلين عليك وبحق ممشاي هذا...) وسيأتي الكلام حوله عند ذكر شبه المنافحين عن التوسل الممنوع.
- (٤) ومن أقسام التوسل المشروع مما لم يذكر الشيخ ~ التوسل بطلب الدعاء من الصالحين الأحياء كطلب عمر بن الخطاب رضي الله عنه من العباس الدعاء في الاستسقاء ، ومنها التوسل بالاعتراف بالذنب كما في سيد الاستغفار ، ومنها التوسل بالتوحيد كدعاء يونس الطَّيِّلِا " لَا إِللهُ إِلاَ أَنتَ سُبُحُنلَكَ إِنِي كُنتُ في سيد الاستغفار ، ومنها التوسل بالتوحيد كدعاء يونس الطَّيِّلا " لَا إِللهُ إِلاَ أَنتَ سُبُحُنلَكَ إِنِي كُنتُ وَمَنها التوسل بإظهار الضعف والحاجة كقول أيوب: "أَنِي مَسَنِي الضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّحِينِينَ ".

أتوسل إليك بفلان أن تقضى حاجتي، ولا يعني إلا ذاته شخصياً.

الثاني: التوسل بجاهه وبركته أو حقه وحرمته كأن يقول: اللهم إني أتوسل إليك بحق فلان أو جاهه أو حرمته أو بركته أن تقضي حاجتي.

الثالث: الإقسام على الله بالمتوسَّل به، كأن يقول: اللهم أقسم عليك بفلان أن تقضي حاجتي" أهـ ().

#### سبب شيوع التوسل المنوع:

أعاد الشيخ الدوسري - سبب شيوع التوسل الممنوع إلى أهل البدع فقال: "وأقول إنه لم يُروج البدع والخرافات والاستغاثة بالمقبورين وتقديس أصحاب الطرق إلا ضعاف النفوس والدين من العلماء المرتزقة الانتهازيين، الذين يدغدغون عواطف الجماهير الساذجة بدعوى حب الرسول والأولياء ويملكون لبهم بقراءة المولد والمعراج بأسجاعه المولده، ويهارسون في تقديسهم المقبورين تزلفاً إليهم لابتغاء الرزق، أو يقرؤنهم أسلوب التوسل والضراعة بهم طمعاً أو حفاظاً على الجاه أو المناصب، مما يجعلهم يصدرون الفتاوى المنحرفة". ()

إذا فالمتأمل لكلام الشيخ ~ الآنف يستطيع أن يستخرج الأسباب والوسائل للتوسل الممنوع، فالأسباب هي:

- ١. ضعف الوازع الديني والنفسي.
  - ٢. السعي وراء المادة وجمع المال.
    - ٣. الحفاظ على الجاه والمنصب.

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٢٩.

<sup>(</sup>۲) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٥٦.

- وأما الوسائل فهي:
- ١. نشر البدع والخرافات.
- ٢. دغدغة العواطف واستمالة العامة بذلك.
- ٣. استخدام الأسجاع المولدة في المناسبات.
  - ٤. إصدار الفتاوي المنحرفة.

ومع تلك الأسباب والوسائل التي اعتمدوا عليها إلا أن اعتهاد أكثر المتوسلين بغير الله على آيات فسروها حسب أهوائهم وما يريدون، أو أحاديث موضوعة أو ضعيفة أو أو أحاديث صحيحة لكن آفتهم تنبع من الفهم السقيم نعوذ بالله من ذلك.

وقد أسهب الشيخ الدوسري - في بيان الآيات والأحاديث التي استدل بها المنافحون عن التوسل الممنوع، وبيان الشُبه والرد عليها.

حيث يقول: "وقد أوضحت في تفسير ﴿ أَتَّ قُواْ اللَّهَ وَابَتَغُواْ إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ () معنى التوسل المشروع والممنوع وتكلمت على الأحاديث الموضوعة والضعيفة التي يتعلق بها أمثال ابن حجر ومقلدوه". ()

#### أمثلة لما ذكر الشيخ:

أ- الآيات التي استدلوا بها ووجه استدلالهم ورد الشيخ حمليهم بإيجاز: الآيات التي استدلوا بها ووجه استدلالهم ورد الشيخ التَّهُوا اللَّهُ وَاتَبَتَغُوا إِلَيْهِ اللَّهِ الْأُولِى: قول هُ تعالى: ﴿ يَمَا يُنُهَا اللَّهِ عَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَاتَبَتَغُواْ إِلَيْهِ

- (١) سورة المائدة آية ٣٥.
- (۲) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٩، ص ١٧٦، وابن حجر هنا المقصود به: أحمد بن حجر الهيتمي المكي الشافعي المتوفى سنة ٩٧٤هـ بمكة، صاحب كتاب الزواجر عن اقتراف الكبائر (اكتفاء القنوع بها هو مطبوع تأليف إدورد فنديك ص ٢٠٢) وقد وصفه الشيخ الدوسري حبالقبوري الغالي انظر: صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٢٨.

ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ ().

وجه استدلال المخالفين: أن المراد بالوسيلة اتخاذ الوسائط للتقرب إلى الله.

رد الشيخ ~:

أو لاً: بيّن معنى الوسيلة فقال: "الوسيلة هي التي يتوصل بها إلى المقصود، وأشرف المقاصد هو تحصيل رضوان الله، والفوز بقربه في جنانه" ().

ثانياً: رد الشيخ شبهتهم ببيان فهم السلف لمعنى الآية فقال:

"وأجمع السلف من المفسرين على أنها القربة إلى الله بطاعته، وملازمة محبته، بمتابعة رسوله على أنها القربة إلى الله يعرف السلف قطعاً تفسير الوسيلة بالوسائل من دون الله لا من الملائكة ولا من الأنبياء ولا من الأولياء الأحياء ولا من المقبورين" ().

الآية الثانية: قوله تعالى: ﴿ قُلِ اُدْعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُوكَ كَشُفَ الضُّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحَوِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ يَدْعُوكَ يَبْنَغُوكَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُوكَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَخَذُورًا ﴾ ( ).

وجه استدلال المخالفين: سبق في الآية الأولى، وقد بين السيخ ~ شبه المخالفين، ورد عليهم في آن واحد فقال: والآيات واردة في الحض على إفراد الله بالعبادة وهؤلاء يؤولونها في التوسل لمجرد ذكر لفظ الوسيلة، فأين موضوع الآية، مما يحاولون؟ إنها تبحث في موضوع مستقل عن موضوعهم ومناقض لمرادهم، وإنها كها قال المفسرون: نزلت في نفر يعبدون الجن فأسلموا وتوجهوا إلى الله بالعبادة والتنافس

- سورة المائة الآية: ٣٥.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤١٠.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤١١.
  - (٤) سورة الإسراء، آية: ٥٦ ٥٧.

في مرضاتهم طلباً للقرب منه والوسيلة عنده" ().

وجه استدلال المخالفين: أنه يجوز التوسل بذات النبي الله بعد مماته، وطلب العاصى منه مغفرة الله له.

وقد رد الشيخ استدلالهم ذلك بقوله: "إنها - أي الآية - خاصة بحياة الرسول على الله و ظاهر الآية، وأن الله يرشد بها الكافرين العصاة المنافقين أن يأتوا مجلس رسول الله ويستغفروا الله عنده، ويسألوه أن يستغفر لهم، وهناك يجدون الله تواباً رحيا فأما بعد المات فليس بالمستطاع، لانقطاع الأعمال بالموت كما ورد النص عنه، ومن أمعن في نزول الآية في شأن المنافقين وقرأ ما قبلها وما بعدها اتضح له الأمر وأن ليس فيها من معاني الوسيلة بذات المخلوق شيء قطعي، والله الهادي". ()

#### ب- أمثلة للأحاديث التي استدل بها المنافحون عن التوسل الممنوع:

الحديث الأول: "اللهم إني أسألك بحق السائلين عليك، وبحق ممشاي هذا....الخ ().

قال الشيخ ~: "هو حديث شديد الضعف لا تنتهض به للقوم حجة" هذا

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٥٢.
  - (٢) سورة النساء، آية: ٦٤.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٥٣.
- (٤) رواه الإمام أحمد في مسنده، ج٣، ص ٢١، وسنن ابن ماجه، تأليف: محمد بن يزيد أبي عبد الله القزويني، كتاب المساجد والجماعات، باب المشي إلى الصلاة ج١، ص ٢٥٦، وقال الشيخ الألباني: إسناده ضعيف [سلسلة الأحاديث الضعيفة وأثرها السلبي في الأمة، تأليف للألباني، ي، ج١، ص ٨٢، برقم ٢٤].

من ناحية الحكم على الحديث...

أما من ناحية المتن، فقال ~ بعد النص السابق: "لكن معناه لا يدل على التوسل المبتدع المحرم، لأن سؤال الله بحق السائلين عليه سؤال بحق الإجابة التي هي صفة من صفاته، وهذا من أعلى درجات التوسل المشروع" ().

الحديث الثاني: حديث فاطمة بنت أسد الذي فيه "اغفر لأمي فاطمة ولقنها حجتها، ووسع عليها مدخلها بحق نبيك، والأنبياء الذين من قبلي.... ().

قال الشيخ -: "ومتن هذا الحديث يحكم عليه بالبطلان لأن الرسول هو الذي منع التوسلات غير المشروعة مما قدمناه فكيف يكون هو أول من يخالفها؟ لا يمكن هذا، وهو الذي علمنا أنه لا حق للمخلوق على الخالق، أما سنده فغير صحيح، لأن فيه (روح بن صلاح) (): ضعفه الجمهور، وقد روى أحاديث منكرة، فالحديث ساقط الحجة متناً وسنداً ولا يصح الاعتهاد عليه بتاتاً" ().

الحديث الثالث: الحديث المكذوب: "إذا سألتم الله فاسألوه بجاهي فإن جاهي عند الله عظيم" ().

ذكر الشيخ ~ حكم شيخ الإسلام على الحديث حيث قال: " هو حديث باطل من الأحاديث المشينات التي ليس لها زمام ولا خطام ". ()

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ص ٤٣٠.
- (٢) الحديث بكامله رواه الطبراني في المعجم الأوسط، تأليف أبي القاسم سليان بن أحمد الطبراني، برقم ١٨٩، ج١، ص ٦٧، وفي الكبير برقم ٨٧١ ج٢٤، ص ٣٥١، وقال الشيخ الألباني: "حديث ضعيف" [سلسلة الأحاديث الضعيفة للألباني ج١ ص ٧٩].
- (٣) هو روح بن صلاح المذحجي المصري يقال له: ابن سيابة، ضعفه ابن عدي، وقد ذكره ابن حبان في الثقات، وقال الحاكم: ثقة مأمون وقال الدارقطني: ضعيف الحديث وقال ابن ماكولا: ضعفوه توفي سنة ٢٣٣هـ [لسان الميزان، تأليف: أحمد بن على بن حجر أبي الفضل العسقلاني ، ج٢، ص ٤٦٥].
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٣١.
  - (٥) الحديث لا أصل له (سلسلة الأحاديث الضعيفة للألباني، ج١، ص ٧٦، برقم ٢٢).
- (٦) صفوة الآثار والمفاهيم، ص ٤٣٣، وانظر كتاب منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، =

الحديث الرابع: حديث "إذا أعيتكم الأمور فعليكم بأصحاب القبور". () على علَّق الشيخ ~ على الحديث فقال: وهذا من المضحكات وهو حديث مفترى ليس له أصل، ولا يعرفه أحد من أهل العلم بالحديث بتاتاً. ()

وغيرها من الأحاديث أعرضت عن سردها بعداً عن الإطالة ولأن المقصود هنا التمثيل ().

ومن ردود الشيخ - المفحمة والمسكتة لأصحاب التوسل الممنوع قوله " فإن القبوري الذي يجعل المقبور واسطة وشفيعاً، قد انتقص الله انتقاصاً عظيماً حيث قاسه بالمخلوق الذي يحابي في فضله وحكمه وعدله فيعطي من له وسيط وشفيع أكثر مما يعطي غيره، أو يحرم من ليس له واسطة لجهله بحاله، ويعفو عن المذنب الذي له شفيع، ويطرح الآخر في السجن والعذاب وذنبهما واحد تقدس الله عن ذلك "().

#### موقف العلماء وواجبهم نحو التوسل غير المشروع وأصحابه:

في هذا المقام قال الشيخ الدوسري " "فالواجب على العلماء توضيح الحق، والصدع بمذهب السلف الصالح، والتشهير بالبدع والأحاديث الضعيفة والموضوعة، ومناشدة الأمة برفضها، ودعوتهم إلى متابعة المصطفى الله ، وحمل رسالته وتصحيح ما نسب إليه ، وتمييزه من الوضع ونحوه ، فإن هذا عين محبة الله الرسول ونصرته. (٥)

- = تأليف: أحمد بن عبد الحلم بن تيمية الحراني، ج١ ص٢٥٨.
- (۱) الحديث مكذوب، قال فيه شيخ الإسلام ابن تيمية تنهذا الحديث كذب مفترى على النبي الله بإجماع العارفين بحديثه لم يرو أحد من العلماء بذلك، ولا يوجد في شيء من كتب الحديث المعتمدة" [مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ج١، ص ٢٥٦].
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ص ٤٣٣.
  - (٣) للنظر في الأدلة كاملة انظر صفوة الآثار والمفاهيم والمناهج ج٨، ص ٤٣٠-٤٥٣.
    - (٤) الأجوبة المفيدة ص ٧٨.
    - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٥٦.

## المسألة الرابعة: الحكم بغير ما أنزل الله وتنحية الشريعة الإسلامية بالكلية:

نؤمن جميعاً أن الحكم بها أنزل الله أصل من أصول العقيدة، وقد وضح ذلك الشيخ الدوسري حبقوله: "فإن الحكم بالشريعة من صميم العقيدة ولباب الإسلام". ()

وسُئل الشيخ حمِن قِبَل شخص يقول: "أنا مسلم مؤمن أصلي وأصوم ولكني أؤمن بالاشتراكية وأعتقد أنها حق فهل يقدح ذلك في ديني؟

فأجابه ~ فقال: الحمد لله رب العالمين:

أولاً: إن الإيمان ليس مقصوراً على الصلاة والصيام ونحوهما بل لابد في الإيمان من تحكيم شرع الله، والرجوع إلى حكمه في جميع شؤون الحياة السياسية والاقتصادية والثقافية والاجتماعية... إلى أن قال:

ثانياً: لابد للمسلم المؤمن بالله، وما جاء عنه، من الكفر بالطاغوت بجميع أنواعه..

فالله على حد لبني الإنسان حدوداً في كل شيء من أمور الحياة فمن جاوز حدود الله و تعداها فقد طغى قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَطْغَوْاْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي ﴾. (االه على الله ع

وإذا كانت هذه المسألة مقررة أي الحكم بها أنزل الله، فها موقف السيخ الدوسري حمن الذي يحكم بغير ما شرع الله وبغير ما أنزل؟ لقد فصّل الشيخ الحكم تفصيلاً دقيقاً سائراً في ذلك على نهج السلف وأستطيع أن أقسم الحكم من

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٩٩.
  - (۲) سورة طه، الآية: ۸۱.
- (٣) الأجوبة المفيدة، ص ١٣٦ -١٣٨ بتصرف.

خلال كلام الشيخ في هذه المسألة على شقين:

الشق الأول: يقول فيه  $\sim$ : "فمن صدر عنه الحكم بغير ما أنزل الله جهلاً أو تأويلاً أو اتباعا للطمع والهوى – وزاد في موضع آخر – "أو بسبب ضغوط وتأثيرات" قال: " وهو معترف به ومقدر له، غير منكر ولا ساخر". ()

(الحكم) قال: " فهذا هو الذي لا يخرج من الملة وظلمه دون ظلم". () وقال في موضع آخر، "فلا يكون كافراً ". ()

الشق الثاني: فيبينه قوله: "وأما الذي يحكم بغير ما أنزل الله استخفافاً بألوهية الله وملوكيته وانتقاضاً لجنابه واستهانة بشريعته، وسخرية واعتقاد عدم أحقيتها وصلاحيتها، وتفضيل القانون الوضعي عليها.

(الحكم) قال: " فهذا لا شك في كفره، وإن كفره كفر ردة أشد وأفظع من الكفر الأصلي ". ()

والذي دفع الشيخ - إلى التقسيم والتفصيل في الحكم هو سيره على منهج السلف وهو الجمع بين النصوص وبين الآيات بشكل عام في مسائل العقيدة، وفي هذه المسألة بشكل خاص فقد جمع بين:

- قوله تعالى ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾ ( )
- وقوله: ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَئِيكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ ( )
- وقوله: ﴿ وَمَن لَّمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَا بِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾. ()
  - (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٩٨، وص ٥٠٠.
    - (۲) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٩٨.
    - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٥٠٠٥.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٩٨ وص ٤٩٩.
    - (٥) سورة المائدة، الآية ٤٤.
    - (٦) سورة المائدة، الآية ٤٥.

Mi Fattani | | ( ...

وقد استنبطت ذلك من عبارة للشيخ ~ تدل على أهمية النظر في النصوص، ثم الجمع بينها، واستخراج الحكم بعد ذلك، حيث قال: "فمن قرأ الآيات وتأملها وربط بعضها ببعض اتضح له المعنى". ()

وهذا التقسيم كما أسلفت ليس بدعاً من الشيخ الدوسري حواحبُّ أن أنقل هذا نصين أحدهما لشيخ الإسلام ابن تيمية والآخر لتلميذه ابن القيم مما يدل على هذا التقسيم في الحكم:

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية ~ "ولا ريب أن من لم يعتقد وجوب الحكم بما أنزل الله على رسوله فهو كافر.. إلى أن قال: وأما من كان ملتزماً لحكم الله ورسوله باطناً وظاهراً، لكن عصى واتبع هواه فهذا بمنزلة أمثاله من العصاة ". ()

ويزيد الإمام ابن القيم المسألة توضيحاً بقوله: "والصحيح: أن الحكم بغير ما أنزل الله يتناول الكفرين الأصغر والأكبر، بحسب حال الحاكم، فإنه إن اعتقد وجوب الحكم بها أنزل الله في هذه الواقعة وعدل عنه عصياناً مع اعترافه بأنه مستحق للعقوبة فهذا كفر أصغر

وإن اعتقد أنه -غير واجب، وأنه مخير فيه مع تعينه أنه حكم الله فهذا كفر أكبر. وإن جهله أو أخطأه فهذا مخطئ له حكم المخطئين "().



- (+) سورة المائدة، الآية ٤٧.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص ٤٦٠.
- (٣) منهاج السنة النبوية لشيخ الإسلام ابن تيمية ج ٥ ص ١٣١
  - (٤) مدارج السالكين لابن القيم، ج١، ص ٣٣٧..

## المبحث الثالث

#### توحيد الأسماء والصفات

### ويشتمل على مطلبين :

المطلب الأول: تعريف توحيد الأسماء والصفات.

المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان توحيد الأسماء والصفات.

\* \* \* \* \* \*

#### المطلب الأول تعريف توحيد الأسماء والصفات

سئل الشيخ الدوسري - ما توحيد الأسهاء والصفات ؟ فأجاب:

ومن خلال هذا التعريف نعلم ارتسام الشيخ ~ لطريق السلف في تعريفهم لتوحيد الأسهاء والصفات ومنهجهم في ذلك، ويؤيد ذلك قول الإمام ابن خزيمة () ~: " فنحن وجميع علمائنا من أهل الحجاز وتهامة واليمن والعراق والشام ومصر مذهبنا أنا نثبت لله ما أثبته الله لنفسه نقر بذلك بألسنتنا، ونصدق ذلك بقلوبنا من غير أن يشبه المخلوقين، وجل ربنا عن مقالة المعطلين، وعز أن يكون عدماً كها قاله المبطلون" () ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية في الصفدية: " ولهذا كان مذهب سلف الأمة وأئمتها أنهم يصفون الله على وصف به نفسه وبها وصفه به رسوله من غير تحييف ولا تمثيل يثبتون له الأسهاء والصفات وينفون عنه تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل يثبتون له الأسهاء والصفات وينفون عنه

- (١) سورة الأعراف، آية ١٨.
- (٢) الأجوبة المفيدة، ص ٢٢.
- (٣) هو الحافظ الكبير إمام الأئمة شيخ الإسلام أبوبكر محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة السلمي النيسابوري، حدث عنه خلق كثير، وحدث عنه البخاري ومسلم في غير الصحيحين، توفي ٢١ ٣١هـ، (طبقات الحفاظ، تأليف: عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي أبي الفضل، ج١، ص٣١٣).
  - (٤) كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب على، تأليف: أبي بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة ، ج١، ص ٢٦.

مماثلة المخلوقات إثباتاً بلا تمثيل وتنزيهاً بلا تعطيل كها قال تعالى ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْءُ ۗ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ () ". اهـ ()

(١) سورة الشورى، آية ١١.

(٢) الصفدية تأليف: شيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، ج١، ص١٠٣.

# Ali Fattani | | ( .... )

## المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان توحيد الأسماء والصفات

#### المسألة الأولى: كيفية إثبات الشيخ الدوسري للأسماء والصفات:

من المعلوم أن أهل السنة والجماعة ساروا في إثبات الأسماء والصفات لله على أسس علمت من طريقتهم في دراسة الأسماء والصفات وهي:

أولاً: تنزيه الله عن مشابهة مخلوقاته، دل عليه قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْءٌ ۗ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ () وقولـــه: ﴿لَمْ يَكِذُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يَكُن لَهُۥ كُفُوًا أَحَدُنا ﴾ () وقوله: ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُۥ سَمِيًّا ﴾ ().

ثانياً: الإيمان بما وصف الله به نفسه من غير تمثيل ولا تكييف ولا تحريف ولا تعطيل دل على ذلك قوله تعالى ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى أَمُّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَصِيرُ ﴾ لأنه لا أعلم بالله من الله ﴿ ءَأَنتُمْ أَعَلَمُ أَمِ ٱللَّهُ مَنَ الله ﴿ ءَأَنتُمْ أَعَلَمُ أَمِ ٱللَّهُ مَنَ الله ﴿ وَأَنتُمْ أَعَلَمُ أَمِ ٱللَّهُ مَنَ الله ﴿ وَأَنتُمْ أَعَلَمُ أَمِ ٱللَّهُ مَنَ الله الله عن الله عن

ثالثاً: قطع الطمع عن إدراك الكيفية لقوله تعالى ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ ().

ومن العلماء الذين ساروا على هذه الأسس الشيخ عبدالرحمن الدوسري -، والمتأمل والمتابع لحديثه في مسائل الأسماء والصفات يرى ذلك جلياً، ومن أقواله في

- (۱) سورة الشورى، آية ۱۱.
- (٢) سورة الإخلاص الآية ٣-٤.
  - (٣) سورة مريم الآية: ٦٥.
  - (٤) سورة البقرة الآية: ١٤٠.
  - (٤) سورة النجم الآية: ٤.
- ها الآية: ١١٠، وانظر تقريب التدمرية، تأليف: الشيخ محمد بن صالح العثيمين ص ٣٨-٤٩.

ذلك: "وعلى القارئ أن يعلم أنه من الأصول المتفق عليها عند سلف الأمة وأئمتها المعتبرين، الإيهان بأسهاء الله وصفاته وأحكامها، فيؤمنون مثلاً بأنه رحمن رحيم ذو الرحمة التي اتصف بها المتعلقة بالمرحوم بلا تشبيه ولا تمثيل ولا تحريف ولا تعطيل، فلا يلتفتون إلى منشئها في المخلوق، ويقيسون عليه الخالق كها هي عادة خَلَفِ السوء الذين اضطرتهم هذه العادة المبتدعة إلى أن يسطوا على أسهاء الله تعالى وصفاته بالتأويل الذي يئوول إلى التعطيل والعياذ بالله "().

وقال في موضع آخر: "كما لا نعرف كُنْه ذاته العلية، بل نثبت ما أثبته الله لنفسه في القرآن وعلى لسان رسوله في السنة من غير تأويل ولا تعطيل "().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٥٤٦.

#### ه المسألة الثانية: نماذج لبعض الصفات التي تكلم عنها الشيخ 🗠:

أولاً: صفة الاستواء:

وهذه الصفة من الصفات الفعلية الثابتة لله بأدلة الكتاب والسنة وهي من الصفات التي دار حولها الجدل والنزاع بين أهل السنة والجهاعة ومخالفيهم.

أدلة الكتاب العزيز الدالة على إثبات صفة الاستواء وهي سبع آيات:

٢ - وقول تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْمَدْرُشِّ يُدَبِّرُ الْأَمْرُ مَامِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ . . ﴾ ()

٣- وقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْمَهَا ۚ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ كُلُ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ... ﴾ ()

٤ - وقوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَـرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ ().

٥ - وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسْتَلُ بِهِ خَبِيرًا ... ﴾ ().

٦ - وقوله تعالى: ﴿ أَلِلَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ

- (١) سورة الأعراف، آية ٥٤.
  - (٢) سورة يونس، آية ٣.
  - (٣) سورة الرعد، آية ٢.
    - (٤) سورة طه، آية ٥.
- (٥) سورة الفرقان، آية ٥٩.

Mi Fattani | | ( ...

ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ عِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ﴾

٧- وقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ... ﴾ ().

#### - وأما أدلة السنة فمنها:

١ - حديث أبي هريرة عن النبي الله قال: "إن الله لما قضى الخلق كتب عنده في كتاب وهو عنده فوق عرشه إن رحمتي سبقت غضبي" ().

Y - وحديث أبي هريرة على أيضاً، وفيه أن النبي على قال: "إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيله كل درجتين ما بينها كما بين السماء والأرض فإذا سألتم الله فسلوه الفردوس الأعلى فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن ومنه تفجر أنهار الجنة" ().

قال الإمام ابن خزيمة ~ معلقاً على هذا الحديث: "فالخبر يصرح أن عرش ربنا جل وعلا فوق جنته وقد أعلمنا جل وعلا أنه مستو على عرشه فخالقنا عال فوق عرشه الذي هو فوق جنته" اهـ ().

٣- حديث ابن عباس { "أن اليهود أتت النبي ﷺ فسألته عن خلق السموات والأرض فقال: خلق الله الأرض يوم الأحد والاثنين، وخلق الجبال يوم الثلاثاء وما

- (١) سورة السجدة، آية ٤.
- (٢) سورة الحديد، آية ٤.
- (٣) صحيح البخاري كتاب التوحيد باب "وكان عرشه على الماء"، ج٦، ص ٢٧٠٠، برقم ٦٩٨٦.
- (٤) صحيح البخاري كتاب التوحيد باب "وكان عرشه على الماء"، ج٦، ص ٢٧٠٠، برقم ٦٩٨٧.
  - (٥) كتاب التوحيد لابن خزيمة ح، ج١، ص ٢٤١.

فيهن من منافع، وخلق يوم الأربعاء السجر والماء والمدائن والعمران والحراب...الحديث إلى قوله "ثم قالت اليهود ثم ماذا يا محمد قال: استوى على العرش قالوا: قد أصبت لو أتممت قالوا: ثم استراح قال: فغضب النبي شخضباً شديداً فنزلت ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لَتُعُوبٍ ﴾ () ..." اهه ().

وبعد هذه النصوص الواضحات ما كان لشيخنا الدوسري ~ الذي سار في عقيدته على منهج الكتاب والسنة إلا أن يقول: "وكذلك يقال في استواء الله على عرشه أنه استواء لائق بجلاله من غير تكييف ولا تمثيل ولا تشبيه ولا تعطيل كها قال الإمام مالك وشيخه ربيعة: "الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والإيهان به واجب والسؤال عنه بدعة" ().

وأنكر الشيخ الدوسري ~ إنكاراً شديداً على من أوّل أو حاول الميل بمعنى الاستواء عن المعنى اللائق به إلى تأويلات محدثة، ودلّ مثل هؤلاء إلى الرجوع إلى طريقة السلف فهي الطريقة المثلى فقال ~: "واعلم أنه لا يجوز الشرود بمعنى الاستواء الذي هو العلو والارتفاع اللائق بجلال الله والمخالف لعلو المخلوقين

- سورة ق، آية ۲۸.
- (۲) المستدرك على الصحيحين، تأليف: محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري ، كتاب تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين، وقال الحاكم: حديث صحيح ج۲، ص۹۲، و و و و ققال: " أبوسعيد البقال قال ابن معين: يكتب حديثه " وقال ابن كثير في تفسيره: "وهذا حديث فيه غرابة، فأما حديث ابن جريج عن إسهاعيل بن أمية عن أيوب بن خالد عن عبدالله بن رافع عن أبي هريرة قال: أخذ رسول الله بيدي فقال: " خلق الله التربة يوم السبت، وخلق فيها الجبال يوم الأحد، وخلق الشجر يوم الاثنين، وخلق المكروه يوم الثلاثاء، وخلق النور يوم الأربعاء، وبث فيها الدواب يوم الخميس، وخلق آخر الخلق في آخر ساعة من ساعات الجمعة، فيها بين العصر إلى الليل " فقد رواه مسلم والنسائي في كتابيهها.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص٤٦٥.

وارتفاعهم إلى تأويلات لم يعرفها الرسول السيط الناصح الأمين ولا أصحابه ولم يلجأ إليها هو أو أصحابه فراراً مما تخوف منه المتأخرون الذين فسدت فطرتهم، والذين لم يأتوا بتأويل إلا وألزموا فيه بإلزامات محرجة تضطرهم إلى التكلف فيلتزموها بادئ الأمر بإمرارها على ظاهرها بدون تأويل ويستريحون" ().

وصدق الشيخ - ويستريحون إذ الراحة والسعادة في اتباع هدى المصطفى على وهدى أصحابه الأجلاء رضوان الله عليهم.

وكل خير في اتباع من سلف وكل شر في ابتداع من خلف.

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٥٥.

#### ثانياً: صفة الكلام:

#### أهمية صفة الكلام:

ليس في الصفات الإلهية أظهر من صفة الكلام والعلو والفعل والقدرة، بل حقيقة الإرسال تبليغ كلام الرب تبارك وتعالى، وإذا انتفت عنه حقيقة الكلام انتفت حقيقة الرسالة والنبوة، والرب يخلق بكلامه فإذا انتفت حقيقة الكلام انتفى الخلق، وإذا انتفت عنه صفة الكلام انتفى الأمر والنهي ولوازمها، وذلك ينفي حقيقة الألوهية ().

وصفة الكلام هي صفة ذاتية فعلية، ذاتية باعتبار أنه سبحانه متصف بكونه متكلماً، فعلية باعتبار أنه سبحانه يتكلم متى شاء، وبها شاء، واستدل أهل السنة والجهاعة على هذه الصفة بأدلة من الكتاب والسنة.

#### فمن أدلة الكتاب العزيز:

١ - قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَنتٍ وَءَاتَيْنَا عِسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِّ ... ﴾ () .

٢ - وقوله تعالى: ﴿وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلِيمًا ﴾ ().

٣- وقولـــه تعــالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَٰنِنَا وَكَلَّمَهُۥ رَبُّهُۥ قَالَ رَبِّ أَرِنِيٓ أَنظُرَ إِلَيْكَ ﴾ ().

٤ - وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ

- (۱) تعليق من الدكتور عيسى السعدي بجامعة أم القرى كلية الدعوة قسم العقيدة سابقاً على شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، المجلد الأول، ص١٧٢.
  - (٢) سورة البقرة، آية ٢٥٣.
  - (٣) سورة النساء، آية ١٦٤.
  - (٤) سورة الأعراف آية: ١٤٣.

ثُمَّ أَيْلِغُهُ مَأْمَنَهُۥ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (). والآيات كثيرة...

#### ومن الأحاديث الدالة على صفة الكلام:

۱ – حدیث أبي هريرة على عن النبي الله قال: "احتج آدم وموسى فقال له موسى: يا آدم أنت أبونا خيّبتنا وأخرجتنا من الجنة فقال له آدم: يا موسى اصطفاك الله بكلامه وخط لك التوراة بيده أتلومني على أمر قدره عليّ قبل أن يخلقني بأربعين سنة فحج آدم موسى، فحج آدم موسى، فحج آدم موسى" ().

٢ حديث عدي بن حاتم شه قال: قال رسول الله شه المنكم من أحد إلا سيكلمه ربه، ليس بينه وبينه ترجمان ولا حجاب يحجبه " ( ).

وقد أثبت الشيخ الدوسري ~ صفة الكلام على ما يليق بجلال الله وعظمته مرتسماً منهج السلف في ذلك حيث يقول عند تفسير قول الله تعالى: ﴿مِنْهُم مَن كُلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَتٍ ... ﴾ () في سورة البقرة: "فيجب اعتقاد أن الله يتكلم بها شاء كيف شاء، وأن كلامه مخالف لكلام المخلوقين" ().

وقال ~ في موضع آخر: "ومن عقيدة أهل السنة والجماعة قولهم في صفة الكلام أن الله لم يزل و لا يزال متكلمًا" ().

- (١) سورة التوبة، آية ٦
- (۲) صحیح البخاري، كتاب التوحید، باب قوله "وكلم الله موسى تكلیما"، ج٦، ص ٣٧٣٠ برقم ٧٠٧٧، وصحیح مسلم، كتاب القدر، باب حجاج آدم وموسى علیها السلام، ج٤، ص ٢٠٤٢ برقم ٢٦٥٢.
- (٣) صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب قوله تعالى ﴿ وَجُوهُ يَوْمَهِذِ نَاضِرَةً إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ ج٦، ص٢٧٠٩ برقم ٧٠٠٥، وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة...، ج٢، ص٧٠٣ برقم ١٠١٦.
  - (٤) سورة البقرة آية: ٢٥٣.
  - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص٥٤٥.
  - (٦) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص٧٠٠.

Mi Fattani | | ( ... )

وأكّد ذلك قائلاً "والله و موصوف بأنه متكلم بإجماع كل الأنبياء والمرسلين وأَتْباَعِهِم إلى يوم القيامة، وقد شهدت بذلك العقول الصحيحة، والفطر السليمة، والبراهين القواطع " ().

وأنكر - شبه المعطلين لهذه الصفة من الجهمية وغيرهم، وسأذكر الشبه، ورد الشيخ عليها بإيجاز.

الشبهة الأولى: يلزم من إثبات صفة الكلام تشبيه الله بالمخلوق من احتياج الجارحة للكلام كاللسان وغيرها...

جواب السيخ -: "وأنه لا يحتاج في كلامه إلى لسان وشفتين ومخارج للحروف كالإنسان المخلوق، فكها أن ذاته لا تشبه الذوات فكلامه لا يشبه كلام الذوات، وهو سبحانه يُنطق الجلود فتتكلم بلا لسان وشفتين، فكيف يحتاج هو في كلامه إلى ذلك أو ينكر كلامه بالكلية طلباً للتنزيه الذي لم ينزه نفسه عنه "().

الشبهة الثانية: أن الله لم يكلم موسى تكلياً وإنها خلق الكلام في الشجرة.

جواب الشيخ ~ "وكلامه من جملة صفاته، قائم بذاته، فلو لم يقم بذاته لم يكن في الحقيقة متكلماً، لأن المتكلم هو من قام به الكلام، ولهذا شنّع أهل الحق من أهل السنة والجهاعة على الجهمية وأتباعهم ممن قال: إن الله خلق الكلام في الشجرة لموسى؛ لأن الكلام يكون قد قامت به الشجرة، فتصبح الشجرة هي المتكلمة القائلة في إنّي أَنَا اللهُ لا إلله إلا أَنَا فَاعَبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكْرِي ﴾ () ومن اعتقد هذا فهو كافر عياذاً بالله من ذلك" () وبناء على هذه الشبهة نشأت الفتنة الكبرى وهي: القول عياذاً بالله من ذلك" ()

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص٧٠٨.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص٥٤٥.
  - (٣) سورة طه، آية ٦.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص٧٠٨.

Mi Fattani | | ( ...

بخلق القرآن، ولا شك أن مذهب السلف وأئمة السنة أن القرآن كلام الله منزل من عند الله سبحانه، تكلم به حقيقة.

قال الشيخ "والقرآن كلام الله، ألفاظه ومعانيه فهو كلام رب العالمين وتنزيله ووحيه، وأما أفعال العباد كأصواتهم ومدادهم الذي يكتبون به القرآن والرق أو القرطاس الذي يكتبون عليه، فإن ذلك من جملة المخلوق لذلك يقولون: الكلام كلام الباري، والصوت صوت القاري" () وفي هذا المعنى يقول الشيخ حافظ الحكمي في سلم الوصول:

 وكل ذي مخلوق حقيقة جلت صفات ربنا الرحمن فالصوت والألحان صوت القاري

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية ~: "وأن هذا القرآن الذي أنزله على محمد ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية هو كلام الله حقيقة لا كلام غيره، ولا يجوز إطلاق القول بأنه حكاية عن كلام الله أو عبارة عنه بل إذا قرأه الناس أو كتبوه في المصاحف لم يخرج بذلك عن أن يكون كلام الله تعالى حقيقة" ().

وسيأتي الحديث - إن شاء الله - عن شبه أخرى في معرض الدفاع عن العقيدة خصوصاً جهود الشيخ حفي مواجهة المعتزلة والأشعرية.

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، تأليف: حافظ بن أحمد حكمي،، ج١، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) العقيدة الواسطية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني ص ٣٠.

### ثالثاً: صفة العلو والفوقية:

وهي صفة ذاتية لله على العقل والفطرة.

- من أدلة الكتاب العزيز:
- ١ قوله تعالى: ﴿سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى ﴾ ( )
- ٢ و قوله تعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ ( )
- ٣- وقوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَكِعِيسَنَىۤ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ ﴾ ( )
- ٤ وقوله تعالى: ﴿ وَأَمِنهُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ ﴾
  - ٥ وقوله تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُهُۥ ﴾ (١)
- ٦ وقوله تعالى: ﴿ تَعْرُجُ ٱلْمَلَا إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ مُمْسِينَ ٱلْفَ سَنَةِ ﴾ ()
   الآيات كثيرة...

### - ومن أدلة السنة:

۱ – حدیث معاویة بن الحکم السلمي فی وفیه قال: "وکانت لي جاریة ترعی غنماً قبل أحد والجوانیة، فاطلعت ذات یوم فإذا الذیب قد ذهب بشاة من غنمها وأنا رجل من بنی آدم آسف کما یأسفون لکنی صککتها صکة، فأتیت رسول الله علی فعظم

- سورة الأعلى، آية ١.
- (٢) سورة النحل، آية ٥٠.
- (٣) سورة آل عمران، آية ٥٥.
  - (٤) سورة الملك، آية ١٦.
  - (٥) سورة فاطر، آية ١٠.
  - (٦) سورة المعارج، آية ٤.

ذلك عليّ قلت: يا رسول الله أفلا أعتقها؟ قال: "آتني بها"فأتيته بها، فقال لها: "أين الله" ؟ قالت: في السهاء قال: "من أنا" ؟ قالت: أنت رسول الله قال: "أعتقها فإنها مؤمنة" ().

\* الشاهد: قول الجارية "في السماء" وإقرار الرسول على ها، ومعنى في السماء قال ابن أبي العز الحنفي في السماء وهذا عند المفسرين من أهل السنة على أحد وجهين:

\* إما أن تكون " في " بمعنى على.

\*وإما أن يراد بـ" السماء " العلو، لا يختلفون في ذلك ولا يجوز الحمل على غيره" ().

٢ - حديث أبي سعيد الخدري على وفيه قوله على: "ألا تأمنونني وأنا أمين من في السياء" ().

وأما دلالة العقل والفطرة عليه فقد وضحها شارح العقيدة الطحاوية ابن أبي العز الحنفي حفقال: "وعلوه الله كما هو ثابت بالعقل والفطرة، أما ثبوته بالعقل فمن وجوه:

"أحدها: العلم البديهي القاطع بأن كل موجودين إما أن يكون أحدهما سارياً في الآخر قائماً به كالصفات، وإما أن يكون قائماً بنفسه بائناً من الآخر.

الثاني: أنه لما خلق العالم فإما أن يكون خَلَقه في ذاته أو خارجاً عن ذاته والأول

- (۱) صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب تحريم الكلام في الصلاة، ج١، ص٣٠٧ برقم ٥٣٧.
  - (٢) شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز ، ، ج١، ص ٣٢٠.
- (٣) صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب بعث علي بن أبي طالب وخالد بن الوليد { إلى اليمن، ج٤، ص١٥٨١ برقم ٤٠٩٤

Mi Fattani | | ( ...

باطل: أما أولاً: فبالاتفاق وأما ثانياً: فلأنه يلزم أن يكون محلاً للخسائس والقاذورات تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، والثاني: يقتضي كون العالم واقعاً خارج ذاته فيكون منفصلاً فتعينت المباينة؛ لأن القول بأنه غير متصل بالعالم وغير منفصل عنه غير معقول.

الثالث: أن كونه تعالى لا داخل العالم ولا خارجه يقتضي نفي وجوده بالكلية لأنه غير معقول فيكون موجوداً إما داخله أو خارجه والأول باطل فتعين الثاني ولزمت المباينة.

### أما ثبوته بالفطرة:

فإن الخلق جميعاً بطباعهم وقلوبهم السليمة يرفعون أيديهم عند الدعاء ويقصدون جهة العلو بقلوبهم عند التضرع إلى الله تعالى" ().

وإيهاناً بالأدلة والدلائل السابقة، واتباعاً لمنهج السلف في إثبات الصفات يقول الشيخ عبدالرحمن الدوسري حند تفسير قول الله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ اللهُ يَعِيسَى ٓ إِنِّ مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنَى ﴾ ( ) :

"فقد أجمعت الأمة من عهد النبوة أن الله في جهة الفوق، ولا يلزم من ذلك تميز" ولا تجسيم، لأن الله في جهة الفوق بالنسبة لنا، وأما بالنسبة إليه فجميع الجهات عدم لأنه المحيط بكل شيء وليتأمل المسلم قوله تعالى: ﴿وَسِعَكُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَالدَّرْضَ ﴾ ("ا.اهـ ()

- (١) شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز ، ج١، ص٣٢٥.
  - (٢) سورة آل عمران الآية: ٥٥.
  - (٢) هكذا في النص ولعلها "تحيز"
    - (٣) سورة البقرة، آية ٢٥٥.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٤، ص١٣٨.

### معاني العلو:

قال الشيخ حند تفسيره لقوله تعالى: ﴿وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ (): "يعني هو العلي الأعلى بجميع معاني العلو علو الذات وعلو القدر وعلو القهر وعلو الغلبة وعلو الصفات والأسهاء عن مشابهة المخلوقين" ويدخل المعنى الأخير في علو القدر فتصبح المعاني ثلاثة:

۱ - علو الذات: قال -: "فعلو الذات كونه مستوياً على عرشه فوق جميع خلقه، مباينا لهم" ().

Y - علو القدر: قال  $\sim$ : " وأما علو القدر فمعناه أن صفاته جميعها صفات كمال" ( ) . ويُسمى أيضاً علو الصفات.

٣- علو القهر: قال : "وأما علو القهر فكونه القاهر فوق عباده المهمين على جميع مخلوقاته، فجميع العوالم مفتقرة إليه وخاضعة لمشيئته" ( ) وهو أيضاً ما أطلق عليه الشيخ علو الغلبة.

وهكذا سار الشيخ - في باب الأسهاء والصفات سير السلف على غرار ما ذُكر في الأمثلة السابقة، وكلها مرّ على صفة لله أثبتها كها يليق بجلال الله وعظمته من غير تحريف ولا تعطيل ولا تأويل ولا تمثيل.

وسأذكر فيها يلي بعض الصفات الأخرى التي تعرض لها الشيخ حملي وجه الإيجاز:

- (١) سورة البقرة، آية ٢٥٥.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص٤٦٩.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص٤٦٩.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ٤٦٩.

### رابعًا: صفة الخلق:

قال الشيخ -: "وهو الله الخالق، البارئ، المبدع، الفاطر للسموات والأرض يعنى: مخترعها على غير مثال سابق" ().

### - الفرق بين إبداع الله وإبداع غيره:

قال -: "فإن الفرق العظيم بين خلق الله وخلق غيره:

- أن غيره لا يبدع المادة ولا يخترعها، وإنها هو يتصرف في المواد التي خلقها الله وبعثها، فيضيف هذه إلى هذه، ويجعل هذه تحمي هذه وهذه تلتصق بهذه، وهذه تحرك هذه، وهذه تتفاعل مع هذه، ترص هذه أو تدكها، إلى آخر ما يتصرف في الماديات.
- أما الله سبحانه فهو الخالق البارئ الفاطر الذي يخلق أكبر شيء من لا شيء، أو من أتفه شيء، قد كوّنه هو، لم يكونه غيره" ().

### خامسا: صفة المعية:

كان جُلُّ كلام الشيخ الدوسري ~ عن المعية الخاصة بالمؤمنين، وإرشاد الناس للرجوع إلى الله والإيان به للحصول على تلك المعية الكفيلة بالنصر والتمكين. قال ~ في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ (): "وهذه المعية الإلهية معية خاصة تقتضي صحبته ومعونته وقربه ونصره، وهي منقبة عظيمة للصابرين" ().

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٠٥٥.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٥٠٠.
  - (٣) سورة الأنفال الآية: ٤٦.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٢٦٢.

### شروط المعية الخاصة:

ذكر الشيخ الدوسري - للمعية الخاصة شروطاً وهي:

١- صحة الإيمان بالله بالإيمان بجميع رسله بلا تفريق بينهم.

٢- إقامة الصلاة على أصولها التي تجعل لصاحبها صلة حقيقية بالله، وتهذيب نفسه على الاستقامة، على الطاعة التامة لله، وردعها من أن يراه الله على فعل مكروه.

٣- أداء الزكاة التي بأدائها اعتراف كامل بأن ما عنده من المال ملكُ لله ورزق منه استخلفه عليه...

وبعد ذكره لهذه الشروط قال: "فهذه الضوابط المشروطة لحصول معية الله لا يمكن الإخلال بها، ومن أخل بها كان محروماً من معية الله التي من حرمها فقد حرم السعادة الحقيقية في الدارين" ().

أما المعية العامة: فهي لا تدل على النصر والتأييد ومحبة الله للعبد إذ تدل على إطلاعه عليهم، وعلى شؤونهم، وعلمه وإحاطته بهم، كما قال تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن خَلَيْهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ لِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواً ثُمُّ يُنِيَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ إِنَّا الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة، آية ٧.

### سادسا: صفة القرب:

عند تفسير الشيخ الدوسري - لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّ فَإِنِّ فَإِنِّ فَإِنِّ فَإِنَّ فَإِنَّ فَإِنَّ فَإِنَّ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلْيُؤْمِنُواْ بِى لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ (). قال: "هذا إخبار من الله سبحانه عن قربه من عباده القرب اللائق بجلاله الذي وردت النصوص بإثباته" ().

### أنواع القرب:

قال ~: "وهو - أي القرب - نوعان:

أحدهما: القرب من جميع خلقه بعلمه المحيط بهم، ورقابته على جميع أحوالهم فهو الرقيب على الخواطر واللواحظ، وهو العليم المحيط علمه بكل شيء ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾ ().

وثانيها: قربه من عابديه وداعيه بالمعونة والتوفيق والإجابة كما ورد في الحديث القدسي الصحيح "ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه..." ().

وهذان النوعان يلحقان بالمعية العامة والمعية الخاصة؛ إذ معناهما متشابه، ولكن النصوص الشرعية جاءت بلفظ المعية تارة، وبلفظ القرب تارة.

وقد ذم الشيخ - طريقة المشبهة والمعطلة حيث قال بعد ذكره نوعي القرب: "وليس شيء منها قرب مكان، كما توهمه المشبهة أو فرَّت منه الجهمية وفروعها خشية

- (١) سورة البقرة، آية ١٨٦.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص١٤٧.
  - (٣) سورة التغابن، آية ١٨.
- (٤) صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع، ج٥، ص٢٣٨٤، برقم ٦١٣٧.

اعتقاد التجسيم والتحييز ونحوه" ().

كانت تلك نهاذج لبعض الصفات التي ذكرها الشيخ الدوسري - بالكلام عنها، وقد تبين من خلالها طريقة الشيخ - في الإثبات للصفات، والقاعدة المعروفة عند السلف "القول في بعض الصفات كالقول في البعض الآخر".

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص١٤٨.

# المسألة الثالثة: بعض المصطلحات المحدثة وموقف الشيخ الدوسري منها:

من المعلوم أن أهل الكلام وأصحاب الأهواء وبعض الفرق الضالة ابتدعوا في باب الأسماء والصفات ألفاظاً ومصطلحات اشتهرت في كتبهم، وجعلوها لوازم باطلة إذا هم أثبتوا الصفات لله على فبسببها نفوا وعطلوا أو شبهوا، وهذه الألفاظ لم ترد في الكتاب والسنة، فكان موقف السلف منها موقف الورع كما سيأتي بيانه، أما ما ورد النص برفضه ونفيه فموقفهم منه موقف ذلك النص وما كان لِمُؤمنٍ ولا مُؤمناً إِذَا وَسَامَتُل بمثال من النوع في الأول، وهو الذي لم يرد النص بإثباته أو نفيه، وبمثال من النوع الثاني، وهو ما ورد النص بنفيه.

### مثال النوع الأول: التحيز، الحيز، الجهة:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ~: "لفظ الجسم والحيز والجهة ألفاظ فيها إجمال وإبهام، وهي ألفاظ اصطلاحية، وقد يراد بها معان متنوعة، ولم يرد الكتاب والسنة في هذه الألفاظ لا بنفي ولا إثبات ولا جاء عن أحد من سلف الأمة وأئمتها فيها نفي ولا إثبات أصلاً. فالمعارضة بها ليست معارضة بدلالة شرعية.... إلى أن قال:

### وبالجملة فمعلوم أن الألفاظ نوعان:

لفظ ورد في الكتاب والسنة أو الإجماع، فهذا اللفظ يجب القول بموجبه سواء فهمنا معناه أو لم نفهمه؛ لأن الرسول الله لا يقول إلا حقاً، والأمة لا تجتمع على ضلالة.

(١) سورة الأحزاب الآية ٣٦.

والثاني: لفظ لم يرد به دليل شرعي كهذه الألفاظ التي تنازع فيها أهل الكلام والفلسفة... فهذه الألفاظ ليس على أحد أن يقول فيها بنفي أو إثبات حتى يستفسر المتكلم بذلك فإن بين أنه أثبت حقاً أثبته، وإن أثبت باطلاً رده، وإن نفى باطلاً نفاه، وإن نفى حقاً لم ينفه وكثير من هؤلاء يجمعون في هذه الأسهاء بين الحق والباطل في النفى والإثبات.

فمن قال: إنه في جهة وأراد بذلك أنه داخل محصور في شيء من مخلوقاته كائناً من كان لم يُسَلم إليه هذا الإثبات، وهذا قول الحلولية، وإن قال: إنه مباين للمخلوقات فوقها لم يهانع بل هذا ضد قول الحلولية، ومن قال ليس في جهة فإن أراد أنه ليس مبايناً للعالم ولا فوقه لم يسلم له هذا النفي.

وكذلك لفظ المتحيز يراد به ما أحاط به شيء موجود كقوله تعالى ﴿أَوْ مُتَحَيِّرًا وَكُذَلِكُ لفظ المتحيز بالمعنى إلى فِئَةٍ ... ﴿ أَ ويراد به ما انحاز به عن غيره وباينه فمن قال: إن الله متحيز بالمعنى الأول لم يُسلم له، ومن أراد أنه مباين للمخلوقات سلم له المعنى وإن لم يطلق اللفظ" ( ).

وأجد الشيخ الدوسري سيقف من هذه الألفاظ موقف المستنكر لها، ويبين أن الجهة والحيز والحصر إذا أثبتنا لها معنى حقا، فهو بالنسبة للمخلوق ليس بالنسبة للخالق، حيث يقول: "وإنها الحيز والحصر من الأمور النسبية المعتبرة في داخل دائرة الخلق، يعني أن الجهات الست التي أرادوا تنزيه الخالق عنها، لا وجود لها بالنسبة إليه سبحانه بتاتاً، وإنها وجودها بالنسبة إلى المخلوقين، وحتى إثبات جهة الفوقية فهي بالنسبة إلى المخلوقين، وحتى إثبات جهة الفوقية فهي بالنسبة إلى المخلوقين، وحتى إثبات جهة الفوقية بل كل بالنسبة إلى المخلوق لا إليه سبحانه قطعاً، فهو فوق خلقه، ولا جهة تحويه أبداً، بل كل الجهات حديثة قطعاً "().

- سورة الأنفال الآية: ١٥.
- (٢) مجموع الفتاوي لشيخ الإسلام ابن تيمية، ج٥، ص ٢٩٨ ٢٩٩.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٢٨٨.

Ui Fattani | | ( ... )

والخلاصة: بالنسبة لهذه الألفاظ:

أولاً: عدم إثبات اللفظ أو نفيه لأنه لم يرد النص بذلك.

ثانياً: ينظر إلى المعنى الذي يريده المتكلم، فإن كان معنى حقا فإنا نثبته، وإن كان معنى باطلا فإنا ننفيه.

وما أجمل منهج السلف! وما أعدله! وما أنصفه! حيث يكون التعامل في دائرة الحق لا يحيد عنها، ولا يأتي الحكم إلا بعد التصور التام للقضية، وعرضها على الكتاب والسنة.

### مثال النوع الثاني: التوالد أو التولّد:

وهذا المصطلح يفسره لنا كلام شيخ الإسلام ابن تيمية حيث يقول: " فهذا نفي كونه سبحانه والداً لشيء أو متخذاً لشيء ولداً بأي وجه من وجوه الولادة أو اتخاذ الولد أياً كان، وأما نفي كونه مولوداً فيتضمن نفي كونه متوالداً بأي نوع من التوالد من أحد من البشر، وسائر ما تولد من غيره " ().

والآية الأساس في هذا الموضع قوله تعالى في سورة الإخلاص: ﴿ لَمْ كَلِدُ وَلَمْ وَلَمْ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهِ وَلَمْ اللَّهِ وَلَمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

والآيات من هذا الباب كثرة...

وقد فصّل الشيخ الدوسري - هذه القضية وبينها، والتزم طريق الكتاب والسنة فقال:

"فالتوالد محال في جانبه تعالى؛ لأن ما يعهد في حدوث بعض الأشياء وتولدها

- (١) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية، ج٢، ص ٤٤٨.
  - (٢) سورة الإخلاص، آية ٣.
  - (٣) سورة الأنبياء، آية ٢٦.

عن بعض فهو لا يعدو طريقين:

أحدهما: الاستعداد القهري الذي لا مجال للاختيار فيه كحدوث الحرارة من النور وتولد العفونة من الماء، حسب الطبيعة التي ركبها الله في ذلك.

وثانيها: السعي الاختياري، كتولد الناس والحيوان بالازدواج الذي جعله الله سبباً لبقاء النسل في الناس والحيوان وما عدا هذا فالله مبدعه من العدم بحسب أمره الذي هو بين الكاف والنون.... إلى أن قال: فلا معنى قطعاً لإضافة الوالدية، لذا اعتبره الله مسبة له، كها جاء في صحيح البخاري: عن ابن عباس { عن النبي الله قال: قال الله: "كذبني ابن آدم، ولم يكن له ذلك وشتمني ولم يكن له ذلك فأما تكذيبه إياي فزعم أني لا أقدر أن أعيده كها كان، وأما شتمه إياي فقوله: في ولد فسبحاني أن أتخذ صاحبة أو ولدا "() اهـ"()

هنا انتهى المبحث الثالث من الفصل الأول ولله الحمد والمنة.



<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب التفسير باب "وقالوا اتخذ الله ولداً سبحانه"، ج٤، ص١٦٢٩، برقم ٢٢١٢.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٣٥٢.

# الفصل الثاني

### الإيمان والقدر

وفيه مبحثان : -

المبحث الأول: الإيمان.

المبحث الثاني: القدر.

\* \* \* \* \* \* \*

### المبحث الأول

### الإيهــان

### ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الإيمان، وحقيقته.

المطلب الثاني: دخول العمل في مسمى الإيمان.

المطلب الثالث: أثر الكبيرة على الإيمان، وحكم مرتكبها.

\* \* \* \* \* \*

### المطلب الأول تعريف الإيمان

### \* التعريف اللغوى:

الإيمان في اللغة: التصديق ().

ويستدل على هذا المعني بقوله تعالى على لسان أخوة يوسف " وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ "() أي بمصدق.

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية - أن تفسير الإيهان بلفظ الإقرار أقرب من تفسيره بلفظ التصديق؛ لأن لفظ الإيهان يتضمن التصديق وزيادة فكان لفظ الإقرار أقرب من لفظ التصديق بالنسبة لمعنى الإيهان ().

### \* التعريف الشرعي:

المعنى الشرعي المشهور عند أهل السنة والجهاعة: أنه قول باللسان واعتقاد بالجنان، وعمل بالجوارح والأركان، يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان ().

وقد عرّف الشيخ الدوسري ~ الإيهان تعريفاً موافقاً لتعريف السلف حيث يقول "هو قول باللسان، وعقد بالجنان، وعمل بالأركان، يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان." ()

- (١) المعجم الوسيط، تأليف: إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبدالقادر / محمد النجارج ١ ص ٢٨
  - (٢) سورة يوسف آية ١٧
  - (٣) انظر مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ج ٧ ص ٢٩١
- (٤) اظركتاب الإيمان للإمام محمد بن إسحاق بن يحيى بن منده ج ١ ص ٢٤١، ولمعة الاعتقاد الهادي إلى سبيل الرشاد، تأليف: أبي محمد عبدالله بن أحمد بن قدامة المقدسي ج ١ ص ٢٣ واعتقاد أئمة الحديث تأليف: أبي بكر أحمد بن ابراهيم الإسماعيلي ج ١ ص ٦٣ واقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني، ج١ ص ١٤٨.
  - (٥) الأجوبة المفيدة ص ٤٦، وصفوة الآثار والمفاهيم.ج ٣ ص ٥٢٢.

فأركان التعريف ثلاثه:

القول، والاعتقاد، والعمل، وهذه الأركان التي سار عليها أهل السنة والجماعة في تعريف الإيمان، لم يحصل بينهم وبين غيرهم الخلاف إلا بسبب النزاع فيها أو في أحدها، فضل من ضل، وزل من زل، ولكن السلف تمسكوا بها جميعاً؛ لأن عليها أدلة الكتاب والسنة.

فمن أدلة الركن الأول: وهو (القول)، قوله تعالى: ﴿ قُولُوٓا ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِنْهُ وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَهِ عَم .... ﴾ () ، وقوله ﷺ: (أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا اله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله ثم قرأ ﴿ فَذَكِر إِنَّما آئت مُذَكِرٌ لَسّت عَليْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ () اه ()

ومن الأدلة على الركن الثاني: (الاعتقاد بالقلب)، قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحَزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسكرِعُونَ فِي ٱلْكُفَّرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ءَامَنَا بِأَفَوَهِهِمْ وَلَمْ تُوَّمِن لَا يَحَزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسكرِعُونَ فِي ٱلْكُفَّرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ءَامَنَا بِأَفَوَهِهِمْ وَلَمْ تُوَلِّمِن فَولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ قَلُوبُهُمُ مُ ﴾" ( ) وقوله تعالى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَمْ تُوَلِّمِنُ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ مَن . . . . ﴾ ( )

وقول النبي الله : (يا معشر من آمن بلسانه، ولم يدخل الإيمان قلبه لا تغتابوا المسلمين) () .

- (١) سورة البقرة آية ١٣٦.
- (۲) سورة الغاشية الآية: ۲۱-۲۲.
- (٣) صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب الحياء من الإيمان ج ١ ص١٧ برقم ٢٤، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام ج١ ص ٥٢ برقم ٢١ واللفظ لمسلم.
  - (٤) سورة المائدة آية ٤١.
  - (٥) سورة الحجرات آية ١٤.
- (٦) سنن أبي داوود، تأليف: بن الأشعث أب داود السجستاني الأزدي، كتاب الأدب، باب: في الغيبة ج٤ ص٠٧٧ برقم ٤٨٨٠، قال الألباني: حديث حسن صحيح [صحيح الترغيب والترهيب، تأليف: ، الشيخ محمد بن ناصر الدين الألباني، ج٢ ص ٢٩٢ برقم ٢٣٤٠].

ومن أدلة الركن الثالث: (العمل بالجوارح) قوله تعالى ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الرَّكَعُواْ وَاللهُ عَوْلَهُ تَعْلَى ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الرَّكَعُواْ وَاللهُ عَوْلاً وَاللهُ عَوْلاً وَاللهُ عَوْلاً وَاللهُ عَالِمُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَالِمُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وقوله تعالى: ﴿ النَّا الله وَ الْعَكِيدُونَ الْعَكِيدُونَ الْعَكِيدُونَ الْعَكِيدُونَ السَّكَيِحُونَ الرَّكِعُونَ السَّكِيدُونَ الْمَنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وقد علّق الشيخ الدوسري حلى حديث (أمرت أن أقاتل الناس...) الآنف ذكره تعليقاً نفيساً فقال: (فهذا الحديث الصحيح من جملة الدلائل على عموم رسالته وأن الإيهان قصد وقول وعمل فلا يكفي مجرد النطق بالشهادتين دون إقامة الصلاة ودفع الزكاة وتوفية الشهادتين حقها فيها يستوجبه مدلولها، وأن من لم ينطق بهما وجب قتاله حتى يخضع لحكم الإسلام ويدفع الجزية ويلتزم الصغار، أو يدخل في الإسلام على الحقيقة

وأن من نطق بهما ولم يقم الصلاة ويؤدالزكاة ويلتزم بها لهما من الحقوق يجب قتاله ولا يصان دمه وماله فهذا ما نص عليه الرسول وعمل به وسار عليه خلفاؤه وأصحابه والتابعون لهم بإحسان ممن هم القدوة دون سواهم ممن وصفهم بأنهم يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون، وأوصى بجهادهم في الحديث المشهور الذي حصر فيه الإيمان بجهادهم بقوله: "فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن.." () أهه ()

- (١) سورة الحج آية ٧٧.
- (٢) سورة التوبة آية ١١٢.
- (٣) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها، ج١، ص ٦٣، برقم ٣٥.
- (٤) الحديث بتمامه في صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان ج١ ص٦٩ برقم٠٥.
  - (٥) صفوة الآثارو المفاهيم ج٦ ص٤٦ وص٤٧.

ومن الأدلة على الزيادة والنقصان للإيهان وهي الأثر المترتب على الركن الثالث وهو العمل قوله تعالى ﴿وَمَاجَعُلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتَنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِئَبَ وَيَزْدَادَ وَهو العمل قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَنَا ﴾ ( ) وقوله تعالى ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَنَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَكُهُ وَادَا تَعلى على النقصان أيضا لأن ما زاد كان قبل الزيادة ناقصاً، وكل ما كان قابلاً للزيادة فهو قابل للنقصان.

والقول بالزيادة والنقصان قال به كثير من الصحابة منهم ابن عباس. وأبو هريرة () وكذلك روي عن عمر بن الخطاب، وعلى بن أبي طالب، وعبد الله ابن مسعود، ومعاذ بن جبل، وأبي الدرداء، وابن عمرو، وعار، وحذيفة، وسلمان الفارسي، وأبي أمامة، وعبد الله بن رواحة، وجندب بن عبدالله، وعمرو بن حبيب وعائشة هي ()

- (١) سورة المدثر آية ٣١.
- (۲) سورة الأنفال آية ٢.
- (٣) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان وأن الإيمان يزيد وينقص ج١ ص ٦٩، برقم ٤٩.
  - (٤) انظر كتاب الشريعة، تأليف: أبي بكر محمد بن الحسين الآجري ج٢ ص ٥٨٢.
- (٥) انظر كتاب الانتصار في الردعلى المعتزلة القدرية الأشرار، تأليف: يحيى بن أبي الخير العمراني، ج٣ ص٧٧٦.

قال الشيخ الدوسري حند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ اللَّهُ وَنِعْمَ اللَّوَكِيلُ ﴾ ( ) قال: النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ ( ) قال: وقوله ﷺ: ﴿ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا ﴾ هذه الجملة من الآية الكريمة دليل على زيادة الإيهان بالأعمال الصالحة... إلى أن قال: وهذا هو مذهب أهل السنة وأئمتهم المقتدى بهم " ( ).

وقال في موضع آخر: " فالأعمال من آثار الإيمان تستمد منه وتمده وتغذيه ولذلك ينقص الإيمان بنقصها، ويزيد بزيادتها، كما ينقص بفسادها أو يضمحل) ().

والخلاصة: أن تعريف الإيهان لا بد أن يكون شاملاً لهذه الأركان الثلاثة وما يترتب عليها حتى يسير صاحبه على منهج السلف الصالح الذين يستندون فيها يقولونه على أدلة الكتاب والسنة، والله ولي التوفيق والسداد.

 <sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آبة ۱۷۳.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص ٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص٦.

### المطلب الثاني دخول العمل في مسمى الإيمان

المقرر عند أهل السنة والجماعة والمجمع عليه أن الأعمال داخلة في مسمى الإيمان، والإيمان بدون عمل إنها هو إيمان صوري لا حقيقة له، قال صاحب معارج القبول -: "وهذا المعنى هو الذي قصده السلف الصالح بقولهم رحمهم الله تعالى أن الإيمان اعتقاد وقول وعمل، وأن الأعمال كلها داخلة في مسمى الإيمان، وحكى الشافعي عن ذلك إجماع الصحابة والتابعين ومن بعدهم ممن أدركهم، وأنكر السلف على من أخرج الأعمال عن الإيمان إنكارا شديداً "()

وقد أكد الشيخ عبدالرحمن الدوسري مدنه المسألة مراراً، وأسهب في الكلام عنها، وكان لا يدع مناسبة يحسن ذكر هذه المسألة فيها إلا ذكرها حتى إنه قال: "وقد كررنا مراراً أن الإيهان ليس بمجرد النطق، ولا بالانتساب وإنها هو انحشاء القلوب بحب الله وتعظيمه، وحب الرسول وتعظيمه وتصديق الأقوال بالأعهال الصالحة الموافقة لما جاء به الرسول وكون الجوارح والأحاسيس تتأثر بها حل في القلب الذي هو ملكها من حب الله ورسوله وتعظيمهها" ()

ويؤكد الشيخ الدوسري ~ دخول الأعمال في مسمى الإيمان وأهميتها عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِيكَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ أُوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِيكَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ أُولَتَهِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ ( ). فيقول: "هذه الآية الكريمة كغيرها من الآيات التي تؤكد للمسلمين أنه ليس للإيمان وجود صحيح بدون الأعمال الصالحة، وأن وجود الإيمان الصالحة دليل على انتفائه، وأن دعوى الإيمان الصالحة دليل على وجود الإيمان وانتفاؤها دليل على انتفائه، وأن دعوى الإيمان

<sup>(</sup>١) معارج القبول للحكمي ج٢ ص٢٠٠.

<sup>(</sup>۲) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ٨٢.

بالقلب دعوى فاسدة كاذبة يكذبها واقع صاحبها من حركاته وسكناته" ().

وقد بين الشيخ - أن أساس فكرة فصل العمل عن الإيهان هي من دسائس اليهود وكان من وسائلهم في تنفيذها أهل البدع فقال: "إن الدعوات لمجرد إيهان خال من العمل هي إفك وخداع وتلبيس، بل هي من دس اليهود على أيدي الجهمية وفروعها من المرجئة كالماسونية وغيرهم، إذ متى انفصمت الصلة بين الإيهان والعمل فقد المسلم قوته الروحية، وصار وجوده مهدداً بالخطر الذي يزيل شخصيته أو يذيبها في بوتقة غيره "().

وقد عنون الشيخ الدوسري سفي كتابه "للحق والحقيقة من كلام خير الخليقة " لموضوع مستقل سهاه (تلازم الإيهان والعمل) وشرح تحت هذا العنوان حديث معاذ بن جبل شفي قال: سمعت رسول الله في يقول ( من لقي الله لايشرك به شيئاً ويصلي الخمس، ويصوم رمضان غفر له، فقلت: أفلا أبشر الناس، قال: دعهم يعملوا) (). حيث يقول: "لو استقبل الناس مثل هذه الأحاديث استقبالاً حسناً لاستبدلوا رجاءهم الكاذب بخوف صحيح صادق يدفعهم إلى الأعهال المرضية لله"().

وقال أيضا: "ولو تدبروا معاني أحاديثه الله لعلموا أنها منذرة لهم وحجة عليهم؛ لأنها كلها تنص على تلازم الإيمان والعمل، كما تنص نصوص القرآن الكريم على اقتران الإيمان بالأعمال الصالحة، وتربط مثوبة الأعمال وصحتها بالإخلاص وعدم الشرك، ألا يتدبرون أواخر سورة آل عمران والنساء والفرقان وأوائل سورة

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢، ص ٢٣١.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج١ ص ٢٣٧.
- (٣) مسند الإمام أحمد بن حنبل، حديث معاذ بن جبل ج٥ ص٢٣٢ برقم ٢٢٠٨١ والحديث صححه الألباني ~ - [مشكاة المصابيح، تأليف محمد بن عبدالله الخطيب التبريزي ج١ ص ١٠ برقم ٤٧].
  - (٤) للحق والحقيقة ص ٢٤.

العنكبوت وأواخرها وسورة الإسراء والأنعام والنور والماعون وغيرها من غالب سور القرآن "( ).

ومن اللوازم الباطلة التي تلزم أصحاب القول بأن الإيهان مجرد التصديق والعمل ليس داخلاً فيه ما ذكره الشيخ الدوسري م بقوله: "لو كان الإيهان مجرد التصديق لكان النمرود الطاغية، وفرعون المتأله مؤمنين، بل لا يتصور مع هذا القول وجود ردة ولا نفاق، والعياذ بالله من سوء القول، وفساد التصور". ()

ومما مضى تبين لنا موقف الشيخ الدوسري من هذه المسألة ومدى تركيزه عليها لأنها من المسائل التي ذلة فيها أقادم وانحرف بسببها أقوام نسأل الله الثبات إلى المهات.

(١) للحق والحقيقة ص٢٦.

(٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ٥٥.

# Ali Fattani | | ... |

### المطلب الثالث أثر الكبيرة على الإيمان وحكم مرتكبها

### المسألة الأولى: أقسام الذنوب وتعريف الكبيرة وأثرها:

بين الله ﷺ في كتابه العزيز أن الذنوب تنقسم إلى قسمين: كبائر وصغائر كما في قول تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَايَرِ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُم مُ مُنَافِهُ وَنُدُخِلُكُم مُ مَنْ فَهُ وَنُدُخِلُكُم مُ مَنْ فَهُ وَنُدُخِلُكُم مَا فَنُهُ وَنَدُ خَلَا كَرِيمًا ﴾ ( ) وقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَوَيْلُنَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلّا ٱللّهَم ﴾ ( ) وقوله تعالى: ﴿ ٱلّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيْرِ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلّا ٱللّهَم ﴾ ( ).

وقد اختلف العلماء في تعريف الكبيرة على أقوال متعددة () ولكن القول المشهور الذي عليه كثير من العلماء هو قول ابن عباس شخص حيث يقول: "الكبائر: كل ذنب ختمه الله بنار أو غضب أو لعنة أو عذاب". ()

والذنوب بأقسامها لها أثر على الإيهان إما بالنقص، وإما بالنقض فيها ورد النص فيه بأنه ناقض، وقد قرر الشيخ الدوسري في مسألة زيادة الإيهان ونقصانه، أن الزيادة تكون باتباع الأوامر وفعل الطاعات، والنقص يحصل بالمخالفة والمعصية فقال ح: "زيادة الإيهان بالأعهال الصالحة أعهال الجوارح من امتثال المأمور واجتناب المحظور والبذل والتضحية له والله المحظور والبذل والتضحية له المنطور والبذل والتفحيد للها والتفحيد للها والتفحيد الله والتفحيد الله والتفعيد والمنطور والبذل والتفحيد والمنطور والبذل والتفعيد والمنطور والبدل والمنطور والبدل والمنطور والبدل والمنطور والبدل والمنطور والمنطور

- (١) سورة النساء الآية: ٣١.
- (۲) سورة الكهف الآية ٤٩.
- (٣) سورة النجم الآية ٣٢.
- (٤) انظر فتح الباري شرح صحيح البخاري، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني ، ج١٠، ص ١٠٤ ٢١، وشرح صحيح مسلم للنووي، ج٢، ص ٨٥-٨٨، وشرح الطحاوية لابن أبي العز، ج١، ص ٣٢٠، ومدارج السالكين لابن القيم، ج١، ص ٣٢٠ وما بعدها.
- (٥) جامع البيان عن تأويل آي القرآن تأليف: الإمام أبي جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن خالد الطبري، ج٢، ص ٤١.

والصدق معه في المقاصد... إلى أن قال: ونحو ذلك من أعمال القلب والجوارح التي يزيد بها الإيمان وينقص بأضدادها ". ()

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٤، ص ٤٣٥.

### 🐟 المسألة الثانية: حكم مرتكب الكبيرة عند السلف:

وإنها يخصص الكلام في هذه المسألة عن مرتكب الكبيرة الذي مات، ولم يتب منها، وهو على ثلاثة أقسام:

أ- المشرك: وهذا قد مات على أكبر الكبائر وهي الشرك وهذه الكبيرة الوحيدة التي لا يغفر الله لصاحبها إذا مات عليها قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾ ( ) وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمُ كُفّارُ أُولَتٍكَ عَلَيْهِمْ لَعَنهُ اللّهِ وَالْمَاتَةِكَةِ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّ الّذِينَ كَفَرُواْ وَمَا تُواْ وَهُمْ كُفّارُ أُولَتٍكَ عَلَيْهِمْ لَعَنهُ اللّهِ وَالْمَلَتَةِكَةِ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ ) .

- (١) سورة الزمر الآية ٥٣.
- (۲) سنن ابن ماجه، كتاب الزهد، باب ذكر التوبة، ج٢، ص ١٤١٩، وسنن البيهقي الكبرى، كتاب الشهادات، باب شهادة القاذف، ج١٠، ص ١٥٤، قال الألباني : حسن لغيره [صحيح الترغيب والترهيب للألباني ج٣ ص ١٢٢ برقم ٣١٤٥].
  - (٣) سورة النساء، الآية ٤٨.
  - (٤) سورة البقرة الآية: ١٦١-١٦٢.
    - (٥) سورة التوبة، الآية ٣١.
- (٦) الجامع الصحيح (سنن الترمذي)، تأليف: محمد بن عيسى أبي عيسى الترمذي السلمي كتا ب التفسير،

قال صاحب منظومة سلم الوصول:

ولا نكفر بالمعاصي مؤمنا إلا مع استحلاله لما جنى ()

فكان كافرا بالاستحلال لا بالمعصية.

ج- مرتكب الكبيرة غير المستحل لها - دون الشرك وترك الصلاة - فهذا لو مات عليها فاعتقاد أهل السنة والجاعة أنه لا يكفر بل يكون ناقص الإيان، مؤمنا بها معه من الإيان، فاسقا بها معه من الفسق، قال الإمام أحمد بن حنبل : "والكف عن أهل القبلة، ولا نكفر أحداً منهم بذنب ولا نخرجه من الإسلام "() وبوب الإمام البخاري في كتاب الإيهان باباً أطلق عليه باب المعاصي من أمر الجاهلية ولا نكفر صاحبها بارتكابها إلا بالشرك.

وقال الإمام الطبري - في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ () وقد أبانت هذه الآية أن كل صاحب كبيرة ففي مشيئة الله إن شاء عفا عنه، وإن شاء عاقبه عليها ما لم تكن كبيرته شركاً بالله" ().

فاخلاصة إذا: الحكم في الدنيا على مرتكب الكبيرة - غير الشرك - وهو غير مستحل لها أنه ناقص الإيهان يطلق عليه الفسق، أو يُسمى باسم كبيرته من زنا أو سرقة أو شرب خمر ونحوها، وأما في الآخرة: فهو تحت مشيئة الله إن شاء عفا عنه، وإن شاء عذبه بقدر ذنوبه، ثم يكون مآله للجنة ما دام من أهل التوحيد.

- = باب من سورة التوبة ج ٥ ص ٢٧٨ برقم ٣٠٩٥، وسنن البيهقي الكبرى كتاب آداب القاضي، باب إثم من أفتى أو قضى بالجهل ج ١٠ ص ١١٦ برقم ٢٧ ١٣٧ وقال الألباني: صحيح [سلسلة الأحاديث الصحيحة وشئ من فقهها وفوائدها، تأليف: الشيخ محمد بن ناصر الدين الألباني ج ٩ ص ٧٣ برقم ٣٢٩٣].
  - (١) منظومة سلم الوصول للحكمي، ص ٥٤.
  - (٢) المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: عبدالقادر بن بدران الدمشقى، ، ج١، ص ٨٩.
    - (٣) سورة النساء الآية ٤٨.
    - (٤) تفسير الطبري، ج٥، ص ١٢٦...

# ♦ المسألة الثالثة: رأي الشيخ عبد الرحمن الدوسري → في الحكم على مرتكب الكبيرة:

أولاً: الحكم على مرتكب الكبيرة في الدنيا من ناحية الاسم والحكم:

بالنسبة لرأي الشيخ - فهو لم يخرج عما ذهب إليه أهل السنة والجماعة، فكان يرى أن مرتكب الكبيرة لا يكفر بها، ولا يخرج بها عن الملة بل يكون ناقص الإيمان، قال -: " فالجرائم لا تخرج العبد من دين الإسلام، وإنما تنقص إيمانه أو تخرجه من الإيمان إذا تكاثرت فيكون مسلماً فاسقاً "()

وقد استدل الشيخ حلى ذلك بقوله تعالى في آية القِصاص من سورة البقرة: ﴿ فَمَنَ عُفِي لَهُ مِنَ أَخِيهِ شَيْءٌ ﴾ () فقال: "الدلالة على أن القاتل لا يكفر لأن المراد بالأخوة هنا أخوة الإيمان والإسلام، فلم يخرج الجاني بالقتل منها، ولكن ينقص إيمانه. وقد قال فَيْنَ في سورة الحجرات عن حكم الطائفتين من المؤمنين إذا اقتتلوا: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَ أَخُويًكُم وَانَّقُوا اللّهَ لَعَلَّكُم تُرْحَمُونَ ﴾ () "هـ "()

### ثانياً: فيها يتعلق بالآخرة:

مرتكب الكبيرة الذي مات عليها، وهو لم يتب منها فهو تحت مشيئة الله إن شاء عفا عنه، وإن شاء عذبه بقدر ذنوبه، ثم يخرج من النار إلى الجنة بسبب التوحيد. قال الشيخ الدوسري حند تفسيره لقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ

- (١) اللفظ الأضبط تخرجه من "كمال الإيمان".
- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ٤٢.
  - (٢) سورة البقرة الآية ١٧٨.
  - (٣) سورة الحجرات الآية ١٠.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ٤٢.

Mi Fattani | | ( ... )

ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشُرِكَ بِأَلِّهِ فَقَدِ أَفْتَرَى ٓ إِثُمَّا عَظِيمًا ﴾ () " والحق الحقيق بالقبول هو ما نصت عليه هذه الآية من أن العصاة على اختلافهم وإطلاقهم تحت مشيئة الله وذلك مذهب أهل السنة والجماعة ". ()

### ثالثاً: بيان سبب الاختلاف بين أهل السنة ومخالفيهم:

ثم وضح الشيخ ~ بعد ذلك سبب الاختلاف بين أهل السنة والجاعة وطوائف المبتدعة الذين ضلوا في هذه المسألة فقال: " وسبب هذا الاختلاف هو أن المبتدعة اشتبهت عليهم آيات الوعد والوعيد، فهدى الله أهل السنة لمحصلها، فالخوارج جعلوا آيات الوعيد في العصاة على العموم الكافرين منهم والمؤمنين غير التائبين، وجعلوا آيات الوعد مخصوصة في المؤمن الذي لم يذنب قط أو أذنب ثم تاب، وأما المرجئة فجعلوا آيات الوعيد خاصة في الكفار، وآيات الوعد في المؤمنين تقيهم وعاصيهم على السواء لأن مذهبهم الباطل منبثق من مذهب جهم () القائل بأن الأعمال ليست من الإيمان، وأن الإيمان مجرد التصديق أو مجرد معرفة الله... إلى أن قال: وأما أهل السنة فقد خصصوا آيات الوعيد بالكفار، وبمن سبق في علم الله أنه يعذبه من المؤمنين العصاة، وخصصوا آيات الوعد بالمؤمن الذي لم يذنب، وبالتائب، وبمن سبق في علم الله العفو عنه من المؤمنين العصاة " ().

- (١) سورة النساء الآية ٤٨.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٥ ص ٣٩٦، ص ٣٩٧.
- (٣) هو جهم بن صفوان أبو محرز السمرقندي الضال المبتدع رأس الجهيمة هلك في زمان صغار التابعين قال الذهبي -: "وما علمته روى شيئاً لكنه زرع شرا عظيهاً (ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تأليف: شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، ج٢، ص ١٥٩).
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٥، ص ٣٩٧.

### رابعاً: الردعلى الطوائف الضالة:

استدل الشيخ بالآية السابقة في الرد على المبتدعة، وهم ثلاث طوائف كما بين الشيخ حيث يقول: "ولكن هذه الآية الكريمة هي الحاكمة بنصها، في موضع النزاع، وهي المجلية للشك، وهي التي ردت على الطوائف الثلاث:

فقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾ معناه أن من مات مشركاً لا يغفر له، وهو أصل مجمع عليه من الطوائف الأربع ( ).

وقوله تعالى: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ فيه رد صريح واضح على الخوارج وعلى المعتزلة لأن قوله تعالى: ﴿مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ عام في كبائر الذنوب وصغائرها فإنه شامل للجميع.

وقوله تعالى: ﴿لِمَن يَشَاءُ ﴾ فيه رد على المرجئة، لأن مدلوله أن غفران ما دون الشرك إنها هو لقوم دون قوم حسب مشيئة الله ليس على حسب مفاهيم أساتذتهم الجهمية تلاميذ اليهود"()

وبذلك فصّل الشيخ ~ الكلام في المسألة ووضح الطوائف المخالفة، وبين الرد عليها بشكل بيّن، وبنى ذلك على هذه الآية العظيمة من كتاب الله تعالى، وبالله التوفيق.



- (١) أي بإضافة أهل السنة والجماعة.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٤، ص ٣٩٧.

## المبحث الثاني

### القــــدر

### وفيه تمهيد ومطلبان :

تمهيد: عن أهمية الإيمان بالقدر.

المطلب الأول: تعريف القدر لغة وشرعاً.

المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان بعض مسائل القدر.

\* \* \* \* \* \*

### تمهيك

الإيمان بالقدر أحد أصول الإيمان، وأحد أركانه العظام التي أخبر المصطفى الإيمان عن الإيمان، قال: أنها هي الإيمان كما في حديث جبريل المشهور، وفيه "قال: فأخبرني عن الإيمان، قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره قال: صدقت...." () الحديث رواه مسلم.

والقرآن الكريم فيه النصوص الدالة على أن كل شيء يجري بقدر الله تعالى وذلك يتضمن وجوب الإيهان به قال الله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ٱلَّذِى لَذُهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَنَّخِذْ وَلَـدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلُ شَيْعِ فَقَدّرَهُ نَقَدِيرًا ﴾ "أي قدر لكل شيء تقديراً من الأجل والرزق فجرت المقادير على ما خلق". ( )

وقوله تعالى: ﴿إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ . يقول ابن كثير ﴿ في تفسير هذه الآية: "وقوله تعالى: ﴿إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقَتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ ، كقوله: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرُهُ لَقَدِيرً ﴾ ، وكقوله تعالى: ﴿سَيِّج اَسْمَ رَبِّكَ \* الْأَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوّى \* وَاللّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾ ( ) ، أي قدر قدراً ، وهدى الخلائق إليه ، ولهذا يستدل بهذه الآية الكريم أئمة السنة على إثبات قدر الله السابق لخلقه ، وهو علمه الأشياء قبل كونها وكتابته لها قبل برئها ". ( )

- (١) صحيح مسلم "كتاب الإيمان"، باب الإيمان والإسلام والإحسان، ج١، ص ٣٧، برقم ١.
  - (٢) سورة الفرقان الآية: ١-٢.
- (٣) والقول الثاني: أي فسواه وهيأه لما يصلح له لا خلل فيه ولا تفاوت (تفسير معالم التنزيل، تأليف: الإمام أبي محمد الحسين بن مسعود البغوي،، ج٣، ص ٣٦٠).
  - (٤) سورة القمر الآية ٤٩.
  - (٥) سورة الأعلى الآية من ١-٣.
  - (٦) تفسير ابن کثير، ج٤، ص ٢٦٨.

قال ابن عباس على الإيهان بالقدر نظام التوحيد فمن آمن وكذب بالقدر فهو نقّض للتوحيد" وفي لفظ "فمن وحد وكذّب بالقدر فقد نقض التوحيد" ألا يهان بالقضاء وقد بين الشيخ الدوسري ما أهمية الإيهان بالقدر فقال: "فإن الإيهان بالقضاء

وقد بين الشيخ الدوسري - أهمية الإيهان بالقدر فقال: "فإن الإيهان بالقضاء والقدر من أعظم ركائز العقيدة ودعائمها، وهو ركن من أركان الإيهان لا يصح إيهان المسلم حتى يؤمن بقضاء الله وقدره، خيره وشره، حلوه ومره" ().

ومما يجعل لموضوع القدر، وبيان النصوص فيه، وتوضيح عقيدة السلف أهمية ما حصل من الشبهات والانحرافات في باب القدر من بعض الطوائف الضالة مما قد يشكل بعض من لا علم له في مسائل القدر، فكان لزاماً بيان الحق وتوضيحه للناس حتى يسيروا على ما سار عليه رسول الله وأصحابه الغر الميامين، وسأتطرق في هذا المبحث إلى بعض مسائل القدر التي تحدث عنها الشيخ الدوسري حوبيان أقواله فيها، وذلك بعد تعريف موجز للقدر. والله ولي التوفيق.

(١) معارج القبول للحكمي ج٢، ص ٩٦٣.

(٢) شريط مسجل لندوة للشيخ عبدالرحمن الدوسري والشيخ صالح اللحيدان (رئيس مجلس القضاء الأعلى حالياً) بعنوان عقيدة القضاء والقدر وعلّق على الندوة سهاحة الشيخ عبدالعزيز بن باز -- .

### المطلب الأول تعريف القدر لغة وشرعاً

### أولاً: تعريف القدر لغة:

"القاف والدال والراء أصل صحيح، يدل على "مبلغ الشيء وكنهه ونهايته" (). فهو الإحاطة بمقدار الشيء، تقول قدرت الشيء أقْدُرُه قدْراً إذا أحطت بمقدار، ويتفرع عن المعنى الأصلي معان متعددة تعرضت لها كتب اللغة. ()

### ثانياً: تعريف القدر شرعاً:

"هو تقدير الله تعالى الأشياء في القِدَم، وعلمه سبحانه أنها ستقع في أوقات معلومة عنده، وعلى صفات مخصوصة، وكتابته سبحانه لذلك، ومشيئته له، ووقوعها على حسب ما قدره، وخلقه لها". ()

من خلال تعريف القدر نعلم أن للقدر مراتب ذكرها على السلف بل جعلها بعضهم أركاناً للقدر، وأن من لم يؤمن بواحدة منها لم يؤمن بالقدر، وهذه المراتب:

المرتبة الأولى: العلم: أي علم الرب سبحانه السابق للأشياء قبل كونها.

المرتبة الثانية: الكتابة: أي أن الله كتب مقادير الخلائق في اللوح المحفوظ.

المرتبة الثالثة: المشيئة: أي أن ما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، وأن كل ما يحصل في الكون من حركة أو سكون فهو بمشيئته، ولا يكون في ملكه إلا ما يريد.

- (١) معجم مقاييس اللغة، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، ، ج٥، ص ٦٢.
- (٢) لسان العرب، لابن منظور ، ج٥، ص ٧٩، وتهذيب اللغة، تاليف: أبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، ج٩، ص ٢٨٢.
  - (٣) العقيدة الواسطية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، ج١، ص ٣٥ وما بعدها.

الرابعة: الخلق والإيجاد: أي أن الله خالق كل شيء.

فكل قدر لابد قبل وقوعه أن يمر بهذه المراتب الأربع، فلا يقع شيء إلا وقد علمه الله وكتبه وشاءه، ثم أوجده وخلقه، فسبحان الله عدد خلقه، ورضا نفسه، وزنة عرشه، ومداد كلماته.

7000

(١) انظر: شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، تأليف: أبي عبدالله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي الدمشقي (ابن القيم) ، ج١، ص ٢٩ وما بعدها.

# المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري - في بيان بعض مسائل القدر

### 🖘 المسألة الأولى: القدر والأسباب:

من المعلوم أنه لا تعارض بين الإيهان بالقدر وبين الأخذ بالأسباب، فالأسباب من القدر، والقدر بالنسبة للعبد مجهول، فهو لا يعلم ما كتب له في المستقبل، فوجب عليه الأخذ بالأسباب التي تعينه على صلاح دينه ودنياه، قال الشيخ الدوسري تان من سنة الله الكونية عدم الاعتهاد على القدر، وأن تقدير القدر الأزلي لا يقضي بترك الأسباب والعمل بل يوجبها كها قال نا اعملوا فكل ميسر لما خلق له"()، فأم إسهاعيل مع قوة توكلها على الله لم تترك الأسباب بل عملت على التهاس المسعف فأم إسهاعيل مع قوة توكلها على الله لم تترك الأسباب بل عملت على التهاس المسعف فله، وأخذت تصوب النظر ذات اليمين والشهال، تارة على الصفا وتارة على المروة وهي القائلة لإبراهيم بعد تساؤلها المتكرر عن وضعهم في هذا المكان وعدم إجابته لها: آلله أمرك بهذا؟ قال: نعم قالت: إذاً لا يضيعنا" فالمؤمنون بالله من قديم الزمن لم يعرفوا الحبر ولا الاتكالية من عقيدة القدر كها يزعمه الملاحدة في هذا الزمان، وإنها فهموا العمل ومعالجة القدر بالقدر الثاني" أهد. ""

وقال في موضع آخر "ليس في دين الله الإسلام تواكل ولا خمود ولا جبرية كما يرميه أعداؤه بل هو دين العمل والقوة... إلى أن قال: وما ورد من النصوص في القضاء والقدر فهي توجب العمل كما قال الله العمل كما قال المشاء والقدر فهي توجب العمل كما قال المشاء في المشاء والقدر فهي المساء والقدر فهي المساء والمساء والمس

- (١) صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب "فسنيسره للعسرى" ج٤، ص ١٨٩١، برقم ٢٦٦٦.
- (٢) صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، باب يزفون النسلان في المشيء، ج٣، ص ١٢٢٧، برقم، ٣١٨٤.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ، ج٣، ص ٢٧٥ .
    - (٤) سورة الليل الآية من ٥-١٠.
  - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٤، ص ٢٠٠ والحديث سبق تخريجه.

ووجه الشيخ الدوسري - نصيحة للمحتجين بالقدر مرشداً لهم على بذل الأسباب والسعي والعمل فقال: "وليعلموا أن الله والشياء بأسبابها، فيأخذوا بالأسباب متبعين كل سبب سبباً، مستعينين بالله جادين في العمل والإبداع وتسخير كل شيء واستثهاره، طامحين إلى العزة والقوة والكرامة لا يستكينون إلى الذلة والفاقة احتجاجا بالقدر وتأسياً بالضالين من خلقه الذين أنكر عليهم القرآن ذلك" ().

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ١٠٦ و ١٠٧.

### 🐟 المسألة الثانية: الفرق بين الحكم الكوني والشرعي:

فرَّق الشيخ عبدالرحمن الدوسري - بين الحكم الكوني والحكم الشرعي فقال:

"وأنه له سبحانه حكم كوني وحكم شرعي.

فالحكم الكوني: هو ما يجريه من قضائه وقدره العمومي ولا مبدل لأمره ولا مبدل لكلماته، ولا معقب لحكمه.

أما الحكم الشرعي: فهو ما يمليه على رُسُله، ويبلغونه إلى الأمم من الأوامر والنواهي والحدود وسائر التشريعات" ()

فالحكم الكوني لابد من وقوعه، وقد يكون محبوباً لله أو غير محبوب له سبحانه بخلاف الحكم الشرعي.

وهذه التفرقة ذكرها غير واحد من أهل السنة ()، وبها تندفع كثير من شبهات أهل البدع الذين أشكلت عليهم كثير من مسائل القدر حتى احتج بعضهم بالقدر على فعل المعاصي والعياذ بالله، وسيأتي الحديث عن تفصيل ذلك في حكم الاحتجاج بالقدر.

- (١) شريط مسجل لندوة بعنوان عقيدة القضاء والقدر.
- (۲) انظر شفاء العليل لابن القيم، ج١، ص ١٩٦، ٢٧٥، ٢٨٠، وشرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز، ص ٢٠، ونظر شفاء العليل لابن القيم، ج١، ص ١٩٦، وتوضيح المقاصد وتصحيح القواعد في شرح قصيدة الإمام ابن القيم، تأليف: أحمد بن إبراهيم بن عيسى، ج١، ص ١٣١.

### المسألة الثالثة: الفرق بين القضاء والمقضي وحكم الرضى بهما:

وهذه المسألة تابعة لسابقتها من ناحية أن الأمر الكوني لابد من وقوعه، والأمر الشرعي قد يقع، وقد لا يقع لكنه هو الأمر الذي يريده الله، وهو المطلوب من العبد، وهو الذي يرضى الله على صاحبه وهو الذي أرسل به الرُسُل لبيانه للناس قال الشيخ الدوسري : "المسلم يجب عليه أن يرضى بالقضاء المطلق ولا يرضى بالشيء المقضي إلا إذا كان يُرضى الله لأنه صنعة إنسان وفعل إنسان فيا كان موافقاً لأمر الله ومبغوضاً إلى الله فالمسلم لا يرضى به هذا قول السلف الصالح في عقيدة القضاء والقدر". ()

(١) شريط مسجل لندوة بعنوان، عقيدة القضاء والقدر، وانظر أيضا صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ١٠٦.

# Mi Fattani | | ( ...

### 🐟 المسألة الرابعة: حكم الاحتجاج بالقدر:

من المقرر عند أهل السنة والجهاعة ومنهجهم في ذلك أن حكم الاحتجاج بالقدر ينقسم على قسمين: ()

أ- الاحتجاج بالقدر عند المصائب وهذا جائز كما حصل من احتجاج آدم لموسى الوارد في الحديث. ()

ب- الاحتجاج بالقدر على فعل المعائب من الشرك والمعاصى فهو غير جائز.

وقد سئل الشيخ الدوسري ~ هل يجوز الإحتجاج بالقدر؟ وما حكم المحتج؟

فأجاب: لا يجوز الإحتجاج بالقدر "، إذ هو من خصال المشركين الذين قالوا: ﴿ لَوْ شَاءَ اللّهُ مَاۤ أَشُرَكُنَا وَلا ءَابَآ وُلَا عَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ ... ﴾ ( ) وإنها يجب التسليم لله في المصائب، والتوبة والاستغفار من الذنوب والمعائب، قال تعالى: ﴿ فَأُصْبِرَ إِنَ وَعَدَ اللّهِ حَقُّ وَالسَّعَفُورُ لِذَنْبِكَ .. ﴾ ( )

والمحتج بالقدر إما جاهل مقلد، أو معاند ملحد، وهو في دعواه متناقض مضطرب، فلا يرضى أن يعتدي عليه أحد، ويقول له: هذا قضاء الله وقدره، ولا أن يخالف أمره أحد ويقول له: هذا قدر الله، ولا أن يلعب عليه أحد ويحتج بالقدر،

- (۱) انظر مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ، ج٢، ص ٣٠٠، وشفاء العليل، لابن القيم، ج١، ص ١٨..
- (۲) انظر: صحیح البخاري کتاب التوحید، باب قوله "وکلم الله موسی تکلیم" ج۲، ص ۲٤۳۰ برقم ۷۰۷۷.
  - (٣) الكلام هنا في القسم الثاني من أقسام الاحتجاج بالقدر وهو الاحتجاج به على فعل المعاصى.
    - (٣) سورة الأنعام الآية ١٤٨.
      - (٤) سورة غافر الآية ٥٥.

فكيف يعامل الله بم الا يرضاه هو لنفسه؟! هذا من أقبح التطفيف، ولو كان الاحتجاج بالقدر على مثل ما ذكرنا صحيحاً لما شرع الله العقوبات في الدنيا على أهل المخالفات وتوعدهم بالناريوم القيامة، وهو على ﴿ وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ اللهُ الْمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ اللهُ الل

وأوضح الشيخ الدوسري ~ أن الاحتجاج بالقدر على ما يحدث في المجتمع من المعاصي ضلالة، وأن عبودية الله على هدى هي التي تقي من ذلك، فقال: "عبودية الله على هدى وبصيرة تقي أهلها من ضلالة الاحتجاج بالقدر على ما يحدث في المجتمع من نزوات الأنانية وفساد الأوضاع وتفاقم الجشع وغلبة الشح لأنه الاحتجاج بالقدر واحتجاجه في هذه النواحي لا يجوز... قال تعالى: رداً على من يحتج بالقدر هُوَّلُ هَلَّ عِندَ عَلْمُ مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَإِنْ أَنتُم إِلَّا تَخْرُصُونَ بِالقدر يحتج به عند المصائب لا عند المعائب" ().

وقد بين الشيخ الدوسري - في موضع آخر أن الاستغفار من الذنب هو الحل الأمثل، وأنه طريق السعداء وأن الاحتجاج بالقدر على فعل المعصية طريق الأشقياء حيث يقول: "والمذنب إذا استغفر من ذنبه فقد اقتدى بالسعداء من الأنبياء والمؤمنين، وإذا أصر واحتج بالقدر فقد اقتدى بالأشقياء كإبليس ()، ومن اتبعه من الغاوين "().

- (١) سورة آل عمران الآية ١٨.
  - (٢) سورة الكهف الآية ٤٩.
- (٣) الأجوبة المفيدة، ص ٤١.
- (٤) سورة الأنعام آية: ١٤٨.
- (٥) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ١٠٦.
- (٦) كما في قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُويَّنَنِي لَأَزْيَنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغُويِنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ سورة الحجر الآية ٣٩.
  - (٧) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦، ص ٣٣.

Mi Fattani | | ( ... )

وقد فسّر الشيخ ~ الآية الآنف ذكرها من سورة الأنعام فقال: "أي هل عندكم من علم أن الله قضى عليكم الضلال وكتبه عليكم وألزمكم به بحيث لا يمكنكم التحول عنه؟ هذا إفك مرتكز على سوء الظن بالله، وإلا فمن الذي أدراكم عن سوء ما قضى عليكم في السلوك؟. (١)

وقد فصّل بعد ذلك الرد على جواب محتمل من العاصي والمشرك، وهو أنه لو قال: أدراني عن ذلك ما أنا عليه مما يُسمى شركاً أو معصيةً أن هذا بقدر الله.

### وأستطيع أن ألخص رد الشيخ الدوسري حملى هذه الشبهة فيها يلي:

أولاً: يجب على هذا العاصي معالجة أقدار الله الكونية التي حلت به أو حل به بعضها بأقدار الله الأخرى الكونية والشرعية وذلك بالتوبة وإجابة داعي الله.

ثانياً: المسارعة في الانتقال من قضاء الشقاوة إلى قضاء السعادة الذي لا يحول بينه وبين الشخص أي حائل.

ثالثاً: عدم الرضا بها لا يرضاه الله وسبق الحديث في مسألة الفرق بين القضاء والمقضي وأن المسلم لا يرضى بالمقضي إلا إذا كان يرضي الملك على الله المناه المناه

رابعاً: أن الله أرشد إلى الفرار له فقال: ﴿ فَفِرُّوا إِلَى اللهِ ﴿ ) ، كما يفر الإنسان من المرض والعدو طالباً للصحة والنجاة والفرار إلى الله يكون بالتوبة والإخلاص والرجوع إلى الله سبحانه.

خامساً: أن في الاحتجاج بالقدر على المعاصي تشبه بالكفار القائلين ﴿ لَوَ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشُرُكُنَا وَلاَ مَا اللَّهِ اللهِ اللهِ مَا أَشُرَكُنَا وَلاَ مَا اللَّهِ اللهِ اللهُ عنهم القرآن الكريم.

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ، ج٧، ص ٤٠ .
  - (٢) سورة الذاريات آية: ٥٠.
  - (٣) سورة الأنعام الآية: ١٤٨.

سادساً: أن كثيراً من المشركين القائلين للمقولة السابقة أسلموا، وجاهدوا في سبيل الله بعد أن اختاروا لأنفسهم الطريق الصحيح بل أصبحوا يسخرون من قولهم الأول وحالتهم الوثنية. ()

سابعاً: "أن الله رزق عبده الهداية ووهبه مشيئة كاملة يسير بها في الحياة، فإن سار على الهداية الشرعية أفلح ونجا، وإن هو اتبع خطوات الشيطان واختار عبادته من دون الله إيثاراً لشهوته استحق غضب الله "()

وختم الشيخ تلك التفصيلات والتوضيحات بقوله: " فلعلك أيها القارئ قد انتفعت بهذه النبذة القصيرة، وانكشف لك الإشكال والحمد لله رب العالمين ". ()

- (١) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص ٤٠.
  - (٢) الأجوبة المفيدة، ص ٤٠.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص ٤٠.

# Mi Fattani | | ( ...

### المسألة الخامسة: أفعال العباد:

هذه المسألة من المسائل الجوهرية التي دار حولها النقاش والنزاع بين أهل السنة ومخالفيهم، فالمقرر عند أهل السنة وما دلت عليه النصوص هو أن الله خلق العباد وخلق أعمالهم وأفعالهم قال تعالى: ﴿اللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾. ()

وسبب شك المنازعين أو نسبتهم خلق الفعل إلى العبد أن العبد إذا فعل شراً فكيف يكون الله خالقٌ لذلك الشر؟! فاقتضى عندهم أن العبد هو الذي خلق فعله ليخرجوا من هذا الإشكال، وما عملوا إلا كما عمل المستجير من الرمضاء بالنار.

يقول الشيخ الدوسري -: "وهذا الموضع ضل فيه فريقان من الخائضين في القدر بالباطل:

- ١- فرقة كذّبت بهذا وقالت: إن الله لا يخلق أفعال العباد و لا يشاء كل ما يكون
   لأن الذنوب قبيحة وهو لا يفعل القبيح و لا يريده.
- ٢- وفرقة لما رأت أنه خالق هذا كله، لم تؤمن أنه خلقه لحكمة بل قالت: إذا
   كان يخلق هذا فيجوز أن يخلق كل شر ولا يخلق شيئاً لحكمة، ولا يتنزه عن
   أي فعل ما دام ممكناً، وجوزوا على قاعدتهم الخبيثة أن يأمر بكل كفر
   ومعصية، وأن يعذب الأنبياء وينعم الطواغيت وأتباعهم". ()

فأصبحت الأقوال التي في هذه المسألة متعددة وهي كالآتي:

### القول الأول:

أن الله خالق أفعال العباد؛ لأنه خالق كل شيء لكنه لا يخلق شراً محضاً وإنها يخلقه

- (١) سورة الزمر الآية: ٦٢.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦، ص ٢٨ و٢٩.

لحكمة وأن العبد له قدرة واختيار ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ ( ).

قال الشيخ الدوسري ~ "فإنه لا يخلق شرا محضاً بل كل ما يخلقه ففيه حكمة، هو باعتبارها خيراً، ولكن قد يكون فيه شر لبعض الناس، وهو شر جزئي إضافي فأما الشر الكلي أو الشر المطلق فالرب منزه عنه، وهذا هو الشر الذي ليس إليه، وأما الشر الجزئي الإضافي فهو خير باعتبار حكمته، ولهذا لا يضاف الشر إليه مفرداً قط بل:

أولاً: إما أن يدخل في عموم المخلوقات ﴿وَخَلَقَكُلُ شَيْءٍ ﴾ ().

ثانياً: وإما أن يضاف إلى السبب كقوله: ﴿ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ﴾ ().

ثالثاً: وإما أن يحذف فاعله كقول الجن ﴿ وَأَنَّا لَا نَدُرِيَ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِمَ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ ()

رابعاً: وإما أن يضاف إلى ما وقع عليه الفعل كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴾ . وهذا قول أهل السنة والجماعة.

### القول الثاني:

أن أفعال العباد ليست مخلوقة لله، وإنها العباد هم الخالقون لها، وهذا مذهب القدرية النفاة () من المعتزلة () ومن وافقهم...

- (١) سورة الإنسان الآية: ٣.
- (٢) سورة الفرقان الآية: ٢.
- (٣) سورة الفلق الآية: ٢.
- (٤) سورة الجن الآية: ١٠.
- (٥) صفوة الآثار ولمفاهيم، ج٦، ص ٢٨.
- (٦) هم الذين يزعمون أن كل عبد خالق لفعله ولا يرون الكفر والمعاصي بتقدير الله تعالى ( التعريفات، تأليف على بن محمد بن على الجرجاني ، ص ١٤١ ١٤٢).
- (٧) هم أصحاب واصل بن عطاء الغزال، اعتزل مجلس الحسن البصري (التعريفات، للجرجاني، ص ١٧٥) =

Mi Fattani | | ( ... )

قال الشيخ الدوسري في معرض الكلام على من جعل مع الله إلها آخر: "ومن هذا شرك القدرية القائلين بأن الحيوان هو الذي يخلق أفعال نفسه، وأنها تحدث بدون مشيئة الله وقدرته وإرادته، ولهذا كانوا من أشباه المجوس () "أهه () .

### القول الثالث:

أن العباد مجبورون على أعمالهم، لا قدرة لهم ولا إرادة ولا اختيار والله وحده هو خالق أفعال العباد، وأعمالهم إنما تنسب إليهم مجازاً، وهذا هو قول الجبرية، من الجهمية ومن شاكلهم...

وقد رد الشيخ عبدالرحمن الدوسري على الجبرية فقال: "فإن قال قائل عن هذه الآية ﴿خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى اللّهُ على الجبر قلنا:

ليس فيها: ولا في غيرها من وحى الله - ما يقوم به الدليل، وذلك من وجوه:

أحدها: أن الله مكنهم من سلوك ما يريدون باختيارهم، فلم تكن أفعالهم كحركات المرتعش أو حركة السعفة من هبوب الريح - كما يزعم المبطلون -.

ثانيها: أن الله خلق فيهم القدرة والإرادة وجعلهم أحراراً، ولابد لأفعال العباد من إرادة يعزمون بها على فعل ما يقصدونه ويهدفون إليه، وقدرة كاملة يقدرون بها على فعل ما يريدونه من إيهان وكفر وخير وشر.

- والمعتزلة لا ينفون القدر مطلقا بل ينفون مرتبتين من مراتبه هما المشيئة والخلق.
- (۱) كلمة فارسية تطلق على أتباع الديانة المجوسية، وهي ديانة وثنية، ثنوية تقول بإلهين اثنين أحدهما: إله للخير، والآخر إله للشر (الموسوعة الميسرة د/ مانع الجهني، ج٢، ص ١١٣٩) ووجه الشبه بين المجوس والقدرية أن كلاً منها جعل إلهين اثنين فالقدرية جعلوا أن الله هو الخالق للخير وأن العبد هو الذي يخلق أفعاله، والمجوس قالوا بأن النور إله الخبر والظلمة إله الشر.
  - (٢) سورة الجن الآية: ١٠.
  - (٣) سورة البقرة الآية: ٧.

ثالثها: أن الله بصرّهم بطريقة الهدى والضلال حيث قال عن الإنسان ﴿ وَهَدَيْنَهُ اللَّهُ عَنِ الْإِنسان ﴿ وَهَدَيْنَهُ اللَّهُ عَنِ الْإِنسانِ ﴿ وَهَدَيْنَهُ اللَّهُ عَنِ الْإِنسانِ ﴿ وَهَدَيْنَهُ اللَّهُ عَنِ اللَّهِ عَنِ الْإِنسانِ ﴿ وَهَدَيْنَهُ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَى عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُونُ عَلَّا عَلَا عَلَيْكُونُ عَلَّا عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُو

رابعها: إرساله و الرساله الرسل الرس

وختم الشيخ ~ ردَّه بقوله: "وبعد هذه الردود على شبهه الجبرية والقدرية نقول: إن الصنف الثاني () من أصناف البشرية هم الكفار الذين لا يجدي معهم إنذار ولا معجزة، هؤلاء كفرهم سببه العناد والكبرياء، ليس عن عدم معرفتهم بالحق، ولا عن إجبار يضطرهم إلى الشرود عنه - كما يزعم أفراخ اليهود والمجوس من القدرية - إنما سببه المكابرة والعناد القبيح وقد أرشدنا الله في الآيتين (١٤ - ١٥) من سورة الحجر

- (١) سورة البلد الآية: ١٠.
- (٢) سورة الرعد الآية: ٢٧.
- (٣) سورة التوبة الآية: ١١٥.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ١٥-١٦.
- (٥) الشيخ يذكر ذلك في معرض الكلام عن الأصناف المذكورة في بداية سورة البقرة فالصنف الأول: المؤمنون: والصنف الثانى: الكفار، الصنف الثانى: المنافقون فهذا معنى قوله "إن الصنف الثانى".

إلى شناعة مكابرتهم المرذولة وإنكارهم حتى للمحسوس ركوباً لعنادهم فقال" ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ \* لَقَالُوٓاْ إِنَّمَا شُكِرَّتُ أَبْصُنْرُنَا بَلْ نَحَنُ قَوْمٌ ۗ مَّسُحُورُونَ ﴾ ( ) اهـ " ( )

وأحب أن أختم هذه المسألة بأبيات مختارة للشيخ عبدالرحمن الدوسري من قصيدة عارض فيها أبياتا لشيخ الإسلام ابن تيمية رد فيها على رافضي جبري أرسلها أو قالها على لسان يهودي وأبيات الجبري هي:

أيا علاء الدين ذمي دينكم تحير دلوه بأوضح حجة إذا ما قضى ربي بكفري بزعمكم ولم يرضه منى فا وجه حيلتى؟ دعاني وسد الباب عنبي فهل إلى قضى بضلالى ثم قال ارض بالقضا فإن كنت بالمقضي يا قوم راضياً فهل لي رضا ما ليس يرضاه سيدي إذا شاء ربي الكفر مني مسيئة وهل لي اختيار أن أخالف حكمه؟

دخولي سبيل؟ بينوالي قضيتي فا أنا راض بالذي فيه شقوق فربي لا يرضى بشؤم بليتي فقد حرت دلوني على كشف حيرتي فهل أنا عاص في اتباع المشيئة فبالله فاشفوا بالبراهين غلتي

<sup>(</sup>١) سورة الحجر الآية: ١٤-١٥.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن أبي بكر السكاكيني (انظر الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، للحافظ شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن محمد العسقلاني ج١ ص ١٨٢).

ومطلع الأبيات التي ردبها شيخ الإسلام هو:

"سؤالك يا هذا سؤال معاند مخاصم ربِ العرش باري البرية". ()

وقال الشيخ الدوسري - فسهلت ما قال شيخ الإسلام ابن تيمية في هذه الأبيات:

سوالك ذا سوال المخاصم ربه يقول بها أغويتني لم يقل بها وسوالك يها أغويتني لم يقل بها وسوالك يها أغويتني لم يقدر الذي ودعوى بظلم منه للقدر الذي ومن خاصم الرحمن من كل ملحد فسربي للأشهاء طوري فيها وإنها ولسنا بمجهورين فيها وإنها

ووارث إبليس بهذي الخصومة غويت لكبر منه قلب الحقيقة على الله تصريح اعتراض الوقاحة يعاقب فيه عن فعال الخطيئة فيسهته مدحوضة بالمحجة بعينٍ ووصف مع جميع فعيلة وقدرتنا من ربنا بمشيئة جرت باختيار للمعاصي وطاعة ()

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لشيخ الإسلام ابن تيمية ج٨، ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر القصيدة كاملة نبذة مختصرة للحصين، ص ٤٧-٤٩، واستمع جزء منها بصوت الشيخ الدوسري - في شريط مسجل لندوة بعنوان عقيدة القضاء والقدر.

# Mi Fattani | | ( ...

### 🐟 المسألة السادسة: ثمرة الإيمان بالقضاء والقدر:

أكتفي هنا بذكر الثمرات التي تطرَّق إليها الشيخ الدوسري  $\sim$ :

١- أن في الإيمان بالقدر الراحة والطمأنينة.

قال الشيخ  $\sim$ : " وأما الإيهان بالقدر ففيه الراحة النفسية للإنسان العامل المنطلق حينها تعترضه عقبة لم تكن في حسبانه يجزم أن لله حكمة في ذلك، فتطمئن نفسه ولا يضطرب أو يتعقد "().

٢- أن الإيمان بالقدر يورث صاحبه الشجاعة ورباطة الجأش.

قال -: "حيث يعتقد المؤمن حقيقة أن الشجاعة لا تجلب الموت وأن أسلحة الأعداء ونيرانهم لا تقتل إلا من دنا أجله، وأن الجبن لا يدفع الشر ولا يطيل العمر". ()

وقال في موضع آخر " فيتيقن أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليحين ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه، فلا يخاف مما سوى الله، ولا يرهب أعداءه، جازماً أن أسلحتهم لا تقتل إلا من دنا أجله، ويعد لهم غاية المستطاع من القوة حسب أمر الله، معتقداً أنه بقدر الله يستعد لقدر الله أيضا ".()

٣- ارتباط قلب المؤمن بالقدر بالله في كل لحظة.

وضح ذلك الشيخ الدوسري - فقال: "ومن أعظم مهات الإيان بالقدر شعور المؤمن حين يعمل أو يحارب بأن له ارتباطاً بالله في كل خطوة من خطواته، وأنه

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٦.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٦.
  - (٣) الأجوبة المفيدة ص ٤٧.

ليس وحيداً مهملاً". ( )

هنا انتهى المبحث الثاني من الفصل الثاني من الباب الأول والله ولي التوفيق والسداد.

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص ١٦.

## الفصل الثالث

## بقية أركان الإيمان

## وفيه أربعة مباحث : -

المبحث الأول: الإيمان بالملائكة.

المبحث الثاني: الإيمان بالكتب.

المبحث الثالث: الإيمان بالرسل.

المبحث الرابع: الإيمان باليوم الآخر

\* \* \* \* \* \* \*

## المبحث الأول

### الإيمان بالملائكسة

## ويشتمل على مطلبين :

Mi Fattani | |

المطلب الأول: تعريف الملائكة لغة واصطلاحًا.

المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان الإيمان بالملائكة.

\* \* \* \* \* \*

### المطلب الأول تعريف الملائكة لغةً واصطلاحاً

### الملائكة في اللغة:

الملائكة: جمع مَلَك، بفتح اللام، والملَك مشتق من الأَلوكة وهي الرسالة، إذاً ملك بمعنى مرسل، وملائكة أي رُسل، وفي المعجم الوسيط (ملك) واحد الملائكة، أصله مألك من الألوكة، ثم تصرفوا في لفظه لتخفيفه فقالوا ملأك، ثم نقلوا حركة الهمزة إلى اللام وحذفوا الهمزة فقالوا "ملك" الجمع ملائك وملائكة" ()

### الملائكة اصطلاحاً:

عالم غيبي، مخلوقون من نور، عابدون لله تعالى، لا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون. يقول الشيخ الدوسري - في بيان ذلك: "الملائكة أجسام نورانية خلقها الله من نور، ووكل إلى بعضها مهات عظيمة، وأقدرها على التشكل بغير هيئتها الأصلية" ().

ويقول في موضع آخر: "الملائكة خلق روحاني نوراني عاقل قائم بنفسه وأنهم من عالم الغيب، يجب الإيهان بهم دون البحث عن حقيقتهم" (الذين هم جنود الله لتسيير الكائنات بإذنه، ومنهم السفراء بينه وبين رسله إلى غير ذلك" ().



- (١) المعجم الوسيط تأليف : إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبدالقادر / محمد النجارج ١ ص ٢٤.
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٨٠.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ٩.
    - (٤) الأجوبة المفيدة، ص ٤٧.

## Ali Fattani | | ...

## المطلب الثاني جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في بيان الإيمان بالملائكة

### 🖘 المسألة الأولى: وجوب الإيمان بالملائكة وحكم من أنكر وجودهم:

قال الشيخ الدوسري -: "والإيهان بهم واجب ومن أصول الدين" () وبين الشيخ - حكم من لم يؤمن بالملائكة فقال: "ولا شك أن من لم يؤمن بالملائكة إجمالاً وتفصيلاً أنه كافر مهها ادعى الإيهان بالله، لأن المؤمن بالله يجب عليه أن يؤمن بملائكته دون البحث عن كنههم" ().

ومن خلال النص السابق من كلام الشيخ - نقتبس تقسيم الإيهان بالملائكة إلى إيهان إجماليًا: الإيهان بوجود الله إيهان إجماليًا: الإيهان بوجود جنس الملائكة مطلقاً: من علمنا اسمه، ومن لم نعلم اسمه منهم.

والإيهان التفصيلي: الإيهان بها ورد ممن علمنا اسمه منهم على وجه التفصيل: كجبريل وميكائيل ومنكر ونكير وغيرهم... والإيهان أيضاً بها ورد من أوصافهم

- (١) سورة البقرة آية ٢٨٥.
- (٢) سورة النساء آية ١٣٦.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٨٠.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٣١١.

وأعالهم إياناً تفصيلياً.

إذاً أصبح الإيمان بالملائكة على وجه العموم يشمل أربعة أمور:

- ١- الإيمان بوجودهم. (إيمان إجمالي).
- ٢- الإيمان بما علمنا اسمه منهم. (إيمان تفصيلي)
- ٣- الإيمان بما علمنا من صفاتهم. (إيمان تفصيلي).
- ٤- الإيمان بها علمنا من أعمالهم. (إيمان تفصيلي) ().

وفي معرض بيان حكم من لم يؤمن بالملائكة أو أنكر وجودهم، ذكر الشيخ أن ذلك الإنكار لا يتوقف عند حد إنكار الملائكة بل يتعدى ذلك لإنكار الوحي والنبوات واليوم الآخر، وبين الشيخ خطورة ذلك وما يلزم عليه، فقال: "ويلزم من إنكار الملائكة إنكار الوحي والنبوات وإنكار الأرواح، وذلك يستلزم إنكار اليوم الآخر، ومن أنكر اليوم الآخر يكون أكثر همه ملذات الدنيا... وشهواتها البهيمية وحظوظها المادية، وذلك أصل شقاء الدنيا... إلى أن قال: فمنكر الملائكة يجره إنكاره إلى إنكار الرسل وجميع المغيبات"."

<sup>(</sup>١) انظر نبذة في العقيدة الإسلامية للشيخ محمد بن صالح بن عثيمين ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) وصف الشهوات بالبهيمية ليس وصفاً شرعياً، بل يقال شهوات إنسانية لأن الله جعلها مغروسةً في طبع الإنسان وفطرة قال تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ اللَّسَانَ وَالْبَنِينَ ..... ﴾ [هذا تعليق استفدته من فضيلة الدكتور محمد عبد الحافظ أثناء مناقشة الرسالة"

<sup>(</sup>٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص٨-٩.

### 🖘 المسألة الثانية: وظائف الملائكة وخصائصهم:

يرسل الله على من شاء من الملائكة بأعمال تتعلق بالمخلوقات في الأرض فيما يتعلق بالوحي، أو مراحل تخليق الإنسان في بطن أمه، أو الكتبة، أو الحفظة ونحو ذلك، وقد بيَّن الشيخ الدوسري طرفاً من ذلك فقال:

"وللملائكة وظائف كثيرة...

١- منهم من هو سفير بين الله ورسله.

٢- ومنهم الموكل بكتابة أعمال العباد من خير وشر كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنِظِينَ \* كِرَامًا كَنِينِنَ \* يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾. ()

٤- ومنهم الموكل بالريح والموكل بالسحاب.

٥- والموكل بالجبال.

٦- ومنهم ملائكة الرحمة.

٧- وملائكة العذاب من خزنة جهنم وزبانيتها، أعاذنا الله منها.

- ومنهم الموكلون بالأموات ورئيسهم عزرائيل ( )، وكها قال تعالى:

(١) سورة الانفطار - الآية ١٠ - ١٢.

(۲) سورة الرعد - الآية ١٠ - ١١.

(٣) تسمية ملك الموت "عزرائيل" استفاض ذكرها في كتب التفسير مثل قول القرطبي، "ملك الموت: اسمه عزرائيل ومعناه عبدالله" (تفسير القرطبي ج ١٤، ص ٩٣) ويعزون ذلك إلى ما ورد في بعض الآثار ويقول الإمام ابن كثير "وأما ملك الموت فليس بمصرح باسمه في القرآن ولا في الأحاديث الصحاح وقد

﴿...حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ ().

وهم على نوعين:

أ) ملائكة رحمة لقبض أرواح المؤمنين وبشارتهم بالخير.

ب) وملائكة عذاب لقبض أرواح الكافرين وبشارتهم بالشر، كما ورد في حديث البراء بن عازب عن النبي الله من حديثه الطويل المشهور ().

٩- ومنهم الصافون.

• ١ - ومنهم المسبحون، كما ورد النص القرآني بذلك ( ) ، أ هـ ( )

وأما خصائص الملائكة فذكر منها الشيخ الدوسري ما يلي:

ا – قدرتهم على التشكل بإذن الله، قال الشيخ  $\sim$  "وأقدرها على التشكل بغير هيئتها الأصلية" () ، وقال" قد أتى جبريل للنبي ريا في صورة دحية الكلبى الها () الها ().

- = جاء تسميته في بعض الآثار بعزرائيل والله أعلم. (البداية والنهاية لابن كثير، ج ١، ص ٤٧).
  - سورة الأنعام الآية ٦١.
- (٢) انظر مسند الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: أحمد بن حنبل أبي عبدالله الشيباني في مسنده ج٤ ص ٢٨٧ وأبو داود كتاب السنة، باب في المسألة في القبر وعذاب القبر ج٤ ص ٣٣٩ ومستدرك الحاكم ج١ ص ٩٣، وقال الحاكم: حديث صحيح على شرط الشيخين.
  - (٣) يعني قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافَوُنَ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُنْيَحُونَ ﴾ سورة الصافات آية ١٦٥-١٦٦.
    - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص٨.
    - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٨٠.
- (٦) هو الصحابي الجليل دحية بن خليفة بن فروة بن فضالة بن زيد بن امرئ القيس بن الخزرج بن عامر بن بكر بن عامر الأكبر بن عوف الكلبي صحابي مشهور أول مشاهده الخندق، وقيل أحد، ولم يشهد بدراً، وكان يضرب به المثل في حسن الصورة، بقي إلى خلافة معاوية. [الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر العسقلاني ج٢ ص ٣٨٥، الاستيعاب في معرفة الأصحاب تأليف: يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر، ج٢ ص ٤٦١].
  - (V) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢ ص ٨١.

٢-أن أجسامهم من نور، قال الشيخ ~ "الملائكة أجسام نورانية خلقها الله من نور" ()، ويدل على ذلك الحديث الصحيح عن عائشة < قالت: قال رسول الله : "خلقت الملائكة من نور، وخلق الجان من مارج من نار، وخلق آدم مما وصف لكم". ()</li>

وأما صفاتهم فذكر الشيخ ~ في النص التالي بعضها فقال: "كها وصفهم الله بعثهم الله بصافون () والمسبحون () وبعثهم الزاجرات () زجراً، والنازعات () غرقا، والمدبرات () أمراً، والسابحات () سبحا،

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٨٠
- (٢) صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب في أحاديث متفرقة، ج٤ ص ٢٢٩٤ برقم ٢٩٩٦
- (٣) قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحُنُ الصَّافُونَ ﴾ سورة الصافات الآية: ١٦٥ ، أي يكونوا صفوفاً متراصين بعضهم جنب بعض في طاعة الله تعالى من صلاة وغيرها، وقيل لأنهم يصفون أجنحتهم في السهاء ينتظرون أمر الله، والأول أصح (أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، تأليف: محمد الأمين بن محمد ابن المختار الجكنى الشنقيطي ج٦ ص٣-١).
- (٤) قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَيَحَنُ ٱلمُسَيِّحُونَ ﴾ سورة الصافات الآية ١٦٦ و المعنى المقدسون لله سبحانه عن كل ما لا يليق بجناب كبريائه (تفسير السعدي، ص ٧٠٨).
- (٥) قال الله تعالى: ﴿ قَالزَّجِرَتِ رَجْرًا ﴾ سورة الصافات الآية: ٢ ، اختلف الناس في معناها، فقال مجاهد والسدي هي الملائكة التي تزجر السحاب وغير ذلك من مخلوقات الله تعالى، وقال قتادة: الزاجرات هي آيات القرآن المتضمنة النواهي الشرعية (المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تأليف: أبي محمد عبدالحق ابن غالب بن عطية الأندلسي ج٤ ص٤٦٥).
- (٦) قال الله تعالى: ﴿ وَالنَّزِعَتِ غَقًا ﴾ سورة النازعات، الآية ١، اختلف فيها حوالي عشرة أقوال منها أنها الملائكة التي تنزع الأرواح (أضواء البيان للشيخ محمد الأمين الشنقيطي ج٨ ص ٤١٥).
- (٧) قال الله تعالى: ﴿ فَٱلْمُدَرِّرَتِ أَمْرًا ﴾ سورة النازعات الآية: ٥ ، وهي الملائكة تدبر الأمر من السهاء إلى الأرض بأمر ربها عَلَّا (تفسير ابن كثير ج٤ ص٤٦٧).
- (٨) قال الله تعالى: ﴿ وَالسَّنِحَتِ سَبُحًا ﴾ سورة النازعات الآية ٣ ، اختلف في تفسيرها، قال مجاهد معناها: "الملائكة" فإنه كان يرى أن تنزل الملائكة من السهاء سباحة (تفسير الطبرى ج٣٠ ص٣٠).

والناشطات<sup>()</sup> نشطا، والسابقات<sup>()</sup> سبقا، والملقيات<sup>()</sup> ذكرا، وبأن منهم الراكع والساجد والمسبحين الليل والنهار لا يفترون<sup>()</sup>.

- (۱) قال الله تعالى: ﴿ وَٱلنَّشِطَتِ نَشْطاً ﴾ سورة النازعات الآية: ٢ والمعنى: أخذ الملائكة أرواح المؤمنين بسهولة كما ينشط البعير من العقال، أو المعنى: نشاطها تذهب وتجيء أمر الله حيثها كان (تفسير القرطبي ج١٩ ص١٩٢).
- (٢) قال الله تعالى: ﴿ فَٱلسَّمِقَتِ سَبَقَا ﴾ سورة النازعات الآية: ٣، قال علي على الملائكة تسبق الشياطين بالوحي إلى الأنبياء كَالْمَالِكُلُلْ وقيل سبقت ابن آدم بالخير والعمل الصالح، وقيل: تسبق بني آدم إلى العمل الصالح فتكتبه (تفسير القرطبي ج١٩ ص١٩٣).
- (٣) قال الله تعالى: ﴿ فَٱلْمُلْقِيَتِ ذِكْرًا ﴾ سورة المرسلات الآية: ٥ وهي في قول الجمهور الملائكة وسميت ملقيات لأنها تلقي الذكر من عند الله أو بأمره إلى الرسل، و(الذكر) الكتب المنزلة والشرائع ومضمناتها (المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز) لعبد الحق الاندلسي، ج٥، ص ٤١٧.
  - (٤) قال الله تعالى: ﴿ يُسَيِّحُونَ ٱلْيَّلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ سورة الأنبياء الآية: ٢٠،. صفوة الآثار والمفاهيم ج٢، ص ٨١.

### 🖘 المسألة الثالثة: الجن والشياطين:

وجود الجن والسياطين ثابت بكتاب الله وسنة رسوله الله وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة أن النبي الله قد خاطب الجن وخاطبوه، وقرأ عليهم القرآن ().

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ~: "لم يخالف أحد من طوائف المسلمين في وجود الجن... إلى أن قال: وهذا لأن وجود الجن تواترت به أخبار الأنبياء تواتراً معلوماً بالاضطرار، ومعلوم بالاضطرار أنهم أحياء عقلاء فاعلون بالإرادة..." ().

وقد بين الشيخ الدوسري ~ الحكم على من لم يؤمن بالجن والشياطين وعلة ذلك، فيقول ~: "من لم يؤمن بالجن والشياطين فإنه كافر مهما ادعى الإيمان بالله، لأن المؤمن بالله يجب عليه أن يؤمن بجميع ما ورد من الله في وحيه المبارك، من الجن والسياطين... إلى أن قال: لأن المكذب بحرف واحد من القرآن كافر، فكيف بالتكذيب بالجن والشياطين وأبيهم إبليس وبالشياطين إجمالاً".()

وأنقل إجابة للشيخ ~ على السؤال التالي: هل يجوز إنكار الجن ؟ وما حكم منكرهم ؟ فقال:

"لا يجوز إنكارهم شرعاً ولا عقلاً، فهم عالم ظهرت آثاره بحيث اضطر الملاحدة القدماء المنكرون لهم إلى الاعتراف بقوة غيبية سموها قوى الشر، كما سمو الملائكة: قوى الخير، مع إنكارهم لهم أيضاً والمنكر لهؤلاء مُكذب لله القائل: ﴿ وَمَا

- (۱) انظر على سبيل المثال صحيح البخاري كتاب الصلاة، باب الأسير أو الغريم يربط في المسجد، ج١، ص ١٧٦، وأيضاً باب الجهر بقراءة صلاة الفجر ج١، ص ٢٦٧، وصحيح مسلم كتاب الصلاة، باب الجهر في القراءة في الصبح والقراءة على الجن ج١ ص ٣٣١.
  - (٢) مجموع الفتاوي لشيخ الإسلام ابن تيمية ج١٩ ص١٠ وأنظر أيضاً الجزء نفسه ص١٣.
    - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٣١١ -٣١٢.

فالمنكر لهم منكر لقول الله متعرض للحكم بالردة من الإسلام بعد قيام الحجة عليه بتفهيمه لذلك، ثم إن إنكارهم رجعية قديمة كما ذكرنا" ().

- (١) سورة الذاريات الآية ٥٦.
  - (٢) سورة الجن آية: ١.
- (٣) سورة الأحقاف آية: ٢٩.
- (٤) الأجوبة المفيدة ص ١٠٣ ١٠٤.

## المبحث الثاني

### الإيمان بالكتب

### ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: معنى الإيمان بالكتب وأدلة وجوبه.

المطلب الثاني: الكتب الموجودة لدى أهل الكتاب وموقف المسلم منها.

المطلب الثالث: القرآن الكريم.

\* \* \* \* \* \*

### المطلب الأول معنى الإيمان بالكتب وأدلة وجوبه

### معنى الإيمان بالكتب:

التصديق الجازم بأن لله كتباً أنزلها على رسله إلى عباده، وأنها حق وهدى ونور وبيان وشفاء، وأنها كلام الله ربح تكلم بها حقيقة كما شاء على الوجه الذي أراد ().

والإيمان بالكتب المنزلة واجب بأدلة الكتاب والسنة:

### أ- فمن الكتاب:

ا - قوله تعالى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَ ا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَهِ عَم وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَاللّاَ سَبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيتُونَ مِن زّبِّهِ مَ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَكَا أُوتِي النّبِيتُونَ مِن زّبِّهِ مَ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَكَا لُهُ مُسْلِمُونَ ﴾ ( ).

٢- وقول تعالى: ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَيْكِهِ وَوَلُمُؤْمِنُونَ كُلُ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَيْكِهِ وَوَلُمُؤْمِنُونَ كُلُ عَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَيْكِ مِن رَّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَك رَبَّنَا وَمَكَيْكِ فَعُنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَك رَبَّنَا وَمَكَيْكِيهِ وَوَكُلُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَك رَبَّنَا وَمَكَيْكِ فَي مَن اللَّهُ مِن رَّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَك رَبَّنَا وَالْمُوسِيرُ ﴾ ( )

٣- وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّمُا اللَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِئَبِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِئَبِ اللَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَيْ كَيتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ اللَّهِ وَالْكَفِر فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ ().
 الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ ().

أ- ومن السنة حديث جبريل المشهور حيث سأل جبريل النبي عن الإيمان فأجابه: "أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره

- (١) انظر شرح الطحاوية لابن أبي العزج: ص ٣٥٠.
  - (٢) سورة البقرة آية ١٣٦.
  - (٣) سورة البقرة آية ٢٨٥.
  - (٤) سورة النساء آية: ١٣٦.

وشره " ( ) .

والأدلة في ذلك كثيرة، وكلها واضحة الدلالة على أن ركن الإيمان بالكتب من أسس الإيمان التي لا يتم إلا بها.

أولاً: الإيمان التفصيلي: وهو الإيمان بالقرآن الكريم، والعمل بما ورد فيه على وجه التفصيل بخلاف الكتب السابقة كما سيأتي بيانه قال الشيخ الدوسري ": فهذا الأمر فيه تأكيد للمؤمنين أن يحققوا إيمانهم بالله سبحانه بإيمانهم برسوله محمد الذي هو خاتم الأنبياء والمرسلين، وأن يؤمنوا بالكتاب الذي أنزل عليه وهو القرآن"().

ثانياً: الإيمان الإجمالي: ويكون بجميع الكتب المنزلة ما علمنا اسمه منها كالتوراة والإنجيل والزبور والصحف والقرآن وما لم نعلم اسمه قال الشيخ الدوسري ": ثم أمرهم بالإيمان بالكتاب الذي أنزل من قبل والمراد به: جنس الكتب الإلهية على الإجمال، ولا يقتضي هذا معرفة أعيان "تلك الكتب والإيمان بها إذ أكثرها غير موجود

- (١) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ج: ص ٣٧ برقم ٨.
  - (٢) سورة النساء آية ١٣٦.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج ٦ ص ٥٨٠.
- (٣) أي بالرجوع إلى نصوصها وقراءتها والنظر فيها وقد كره ذلك رسول الله على من عمر بن الخطاب لما أخذ قصاصة من التوراة موافقة لبعض ما جاء به على أما معرفة أعيانها أي أسهاءها المذكورة في القرآن فهذا أمرٌ واجب.

والموجود منها فيه تحريف كما فضح الله أهله وإنما الواجب الإيمان بجنس الكتب إجمالاً ().

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج ٦ ص ٥٨١ وانظر أيضا ص ٥٨٢.

### المطلب الثاني الكتب الموجودة لدى أهل الكتاب

تبين مما سبق أنه يجب على المسلم الإيهان بجنس الكتب السابقة على وجه الإجمال، وأما التفصيل يكون بالقرآن الكريم الناسخ لما قبله والمهيمن عليه، فيؤمن بكل ما فيه ويعمل بأوامره، وينتهي عن نواهيه، يعمل بمحكمه ويؤمن بمتشابهه (عَامَنَا بِهِ عَكُلٌ مِّنْ عِندِ رَبِّنا ().

قال شارح الطحاوية: "وأما الإيهان بالكتب المنزلة على المرسلين فنؤمن بها سمى الله تعالى منها في كتابه، من التوراة والإنجيل والزبور، ونؤمن بأن لله تعالى سوى ذلك كتباً أنز لها على أنبيائه، لا يعرف أسهاءها وعددها إلا الله تعالى "()

وحتى يتبين لنا موقف المسلم من الكتب الموجودة الآن لدى أهل الكتاب نوضح المسائل التالية:

### المسألة الأولى: التوراة:

"التوراة: لفظة التوراة كلمة مستعربة عن أصلها العبري تورا، بمعنى القانون والتعليم والشريعة" ().

قال الشيخ الدوسري -: "ويطلق النصارى اسم "التوراة" على جميع الكتب التي يسمونها" العهد القديم" () وهي كتب الأنبياء وتاريخ قضاة بني إسرائيل وملوكهم قبل المسيح" في حين أن منها ما لا يُعرف كاتبه، أما التوراة في عرف القرآن

- (١) سورة آل عمران آية ٧.
- (٢) شرح الطحاوية لابن أبي العزج ١ ص ٣٥٠.
  - (٣) الموسوعة الميسرة للجهني ج٢ ص ١٠٣٠.
- (٤) مصطلح يطلق على الأسفار الخمسة وهي "سفر التكوين و سفر الخروج وسفر اللاويين، وسفر العدد، وسفر التثنية (الموسوعة الميسرة للجهني. ج٢، ص ١٠٣٠).

فهي ما أنزله الله على موسى من الوحي" ().

إذن التوراة المتداولة الآن بين أهل الكتاب غير التوراة التي تحدث عنها القرآن الكريم، وقد بين الشيخ الدوسري ما حصل من التحريف للتوراة من بني إسرائيل فقال: " وقد أخبرنا الله عن بني إسرائيل أنهم لم يحفظوه - أي من أنزل إلى موسى - وجعلهم نوعين:

- نوعاً نسوا حظاً مما ذكروا به.
- ونوعاً حرفوا ما حفظوه حيث قال: ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ عَ ﴾ ( )
   وفي آية ثانية ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعَـدِ مَوَاضِعِهِ عَ ﴾ ( ) " أهـ. ( )

ومما حرفوه كتهان البشارة بالنبي الله ووضع أقوال حسب أهوائهم وحسب شهواتهم ونسبتها لله تعالى ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِئَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلَا مِنْ عِندِ شهواتهم ونسبتها لله تعالى ﴿ فَوَيْلُ لِلَّهِمِ مِّمَا كَنَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَا يَكُسِبُونَ ﴾ (() الله لِيَشْتَرُوا بِهِ عَلَى الله على الله على الله بأيديهم على علم منهم وتعمد وإصرار بكتابة الباطل وإخفاء الحق ونسبة ذلك على الله بأيديهم على علم منهم وتعمد وإصرار بكتابة الباطل وإخفاء الحق ونسبة ذلك إلى الله (() وقال: "ومما حرفوه ضد التوراة وافتروا به على الله: كتمانهم لذكر النبي محمد على الله وإبقائهم ذكر الدجال، وتكرير قصته، وطمسهم لآية الرجم، وتقييدهم النواهي فيما بينهم دون الناس كقولهم (لا تسرق من يهودي، لا تقتل إسرائيلياً، لا

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٤ ص ١٠.
  - (٢) سورة المائدة آية ١٣.
  - (٣) سورة المائدة آية ٤١.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٤ ص ١٠.
  - (٥) سورة البقرة آية ٧٩.
  - (٦) الآثار والمفاهيم ج ٢ ص ٢١٨.

Mi Fattani | | ( ... )

تأخذ الربا منه) إلى غير ذلك - ثم قال - فقد وضعوا في التلمود () إباحة الكذب والأيهان ولو كانت زهيدة كها ذكروا (أقسم عشرين يميناً كاذباً كي تنفع يهودياً بفلس)" (). ثم بين الشيخ ~ كثيراً من تحريفاتهم وضلالهم لإيهانهم ببعض الكتاب والكفر بالبعض الآخر ().

- (۱) هو روايات شفوية تناقلها الحاخامات حتى جمعها الحاخام يوضاس سنة ١٥٠ م في كتاب أسماه المشنا أي الشريعة المكررة لها في توراة موسى كالإيضاح والتفسير وقد أتم الراباي يهوذا سنة ٢١٦م تدوين زيادات وروايات شفوية، وقد تم شرح هذه المشنا في كتاب سمي جمارا، ومن المشنا والجمارا يتكون التلمود، ويحتل التلمود عند اليهود منزلة مهمة جداً تزيد على منزلة التوراة (الموسوعة الميسرة للجهني ج ١ ص ٥٠١).
  - (٢) صفوة الأثار و المفاهيم ج ٢ ص ٢١٩.
  - (٣) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص ٥٨٣.

### السألة الثانية: الإنجيل:

"الإنجيل: كلمة معربة من الكلمة اليونانية "إفاجيلويون" ومعناها البشارة بالخير أو بالخبر السار والمفرح ()، ووضح الشيخ الدوسري معنى الإنجيل بنحو ذلك فقال: "والإنجيل لفظة يونانية معناها (البشرى) يعني الخبر الحسن وقد حاول بعض الأدباء تطبيق هذين الاسمين – يعني التوراة والإنجيل – على أوزان لغة العرب فتخبطوا تخبط العشواء" (). وقال ~: "وأما الإنجيل فقد تأخرت كتابته عن زمن عيسى بعدة قرون، بسبب اضطهاد اليهود والرومان للنصارى، والمشهور عندهم إنجيل بطرس، وإنجيل متى، وإنجيل يعقوب ورؤيا يوحنا، وهذه الأربعة عبارة عن كتب وجيزة في سيرة المسيح، وشيء من تاريخه وتعاليمه دون أن يكون له سند متصل عن أهلها" ().

والأناجيل الأربعة التي يعترف بها النصارى اليوم والتي يسمونها العهد الجديد وهي "متى، ومرقس، ولوقا، ويوحنا" ليست هي الإنجيل المذكور في القرآن ().

والملاحظ أن لفظ الإنجيل في القرآن لم يرد بلفظ الجمع بل بلفظ المفرد حيث وردت كلمة إنجيل في القرآن اثنتي عشرة مرة كلها مفردة، وقد وضح ذلك الشيخ الدوسري حوبيَّن الحكمة فقال: وإفراد الله سبحانه لذكر الإنجيل في القرآن دائماً، يدل على أن هذه الأناجيل المتعددة عند النصارى ليست هي الإنجيل الذي أنزله الله على عيسى العَلِيْكُمْ، وكذلك بالنسبة للتوراة فقد جاءت في القرآن مفردة ().

- (١) الموسوعة الميسرة للجهني ج ٢ ص ٩٧٦.
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٤ ص ١٠.
- (٣) صفوة الأثار والمفاهيم ج ٤ ص ١٠ ١١.
- (٤) الأسفار المقدسة في الأديان السابقة للإسلام، تأليف: د. على بن عبدالواحد وافي، ص ٨٦.
  - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٤ ص ١١.

### 🐟 المسألة الثالثة: موقف المسلم من الكتب الموجودة لدى أهل الكتاب الآن:

تبين مما مضي ما يلي:

- ١. أن ما في أيدي أهل الكتاب من كتب ليست أصولاً بل إنها هي تراجم وتفاسير لبعض أحبارهم.
- ٢. عدم صحة النسبة فيها إلى الرسول الذي تنسب إليه، فلا يتصل سند بالتوراة الموجودة الآن إلى موسى ولا الإنجيل الموجود الآن إلى عيسى.
  - ٣. تعدد النسخ بل وتناقضها يدل دلالة قاطعة على تحريفها.
- اشتالها على عقائد فاسدة من وصف الله الله الله الله وكذلك وصف أنبيائه ورسله الكرام بها ينزهون عنه ().

ولذلك كله يجب على المسلم أن يعتقد أن هذه الكتب ليس كل ما فيها قد أنزله الله على رسله، بل هي مما كتبوه فلا نصدق منها إلا ما صدقه القرآن الكريم أو السنة المطهرة، ونكذب ما كذبه القرآن والسنة، ونسكت عما لم يأت تصديقه أو تكذيبه لاحتمال الصدق والكذب ().

- (۱) انظر الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، تأليف: أحمد عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيمية ج ٢ ص ٣٩٣ ٣٩٤.
  - (٢) انظر تفسير ابن كثير ج ١ ص٥.

## المطلب الثالث القرآن الكريم

القرآن الكريم، كتاب ربنا، وقرة عيوننا، ودستور حياتنا يصفه تعالى بصفات متعددة:

﴿ كِتَنْبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾

﴿ كِنَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارِكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَأَتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ ().

﴿ كِنَابُ أَنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنهُ لِكُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ().

﴿كِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنُهُ وَثُمَّ فَصِّلَتْ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ ()

﴿ كِتَنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ ().

﴿كِنَابُ فُصِّلَتَ ءَايَنتُهُ، قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ ().

﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنْبَا مُّتَشَيِهَا مَّثَانِى نَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُّمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ عَمَن يَشَاءُ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ ().

القرآن الكريم به الهداية والرشاد والفلاح في الدنيا والآخرة وما أجمل قول

- (١) سورة الأنعام الآية: ٩٢.
- (٢) سورة الأنعام الآية: ١٥٥.
- (٣) سورة الأعراف الآية: ٢.
  - (٤) سورة هود الآية: ١.
- (٥) سورة إبراهيم الآية: ١.
- (٦) سورة فصلت الآية: ٣.
- (٧) سورة الزمر الآية: ٢٣.

### الناظم:

يا منزل الآيات والفرقان اشرح به صدري لمعرفة الهدى يسر به أمري واقض مآربي واحطط به وزري وأخلص نيتي واكشف به ضري وحقق توبتي طهر به قلبي وصف سريرتي وأقطع به طمعي وشرف همتي أسهر به ليلي وأظم جوارحي أمزجه يا ربي بلحمي مع دمي

بيني وبينك حرمة القرآن واعصم به قلبي من الشيطان وأجر به جسدي من النيران واشدد به أزري وأصلح شاني وأربح به بيعي بلا خسران أجمل به ذكري وأعل مكاني كثر به ورعي وأحي جناني أسبل بفيض دموعها أجفاني وأغسل به قلبي من الأضغان

وقد أسهب الشيخ الدوسري - في بيان فضائل القرآن ووجوب العمل به، وبيان حال المسلمين بسبب بعدهم عنه، ودعوتهم إلى الرجوع إلى تعاليمه، والتحاكم إليه مما جعل هذا الموضوع واسعاً مترامي الأطراف، ولكني أوجز الكلام في الوقفات التالية:

#### أولاً: ما واجبنا نحو القرآن؟

هذا سؤال أجاب عليه الشيخ الدوسري س في كتابه "الأجوبة المفيدة" فقال: "هو أن نفرح ويفرح كل واحد منا بهذا الكتاب العزيز الذي أنزله الله إليه ذكراً وشرفاً فنفرح به فرحة عظيمة لا يشبهها فرح، ونفتخر به أيها افتخار ويهنئ بعضنا بعضاً في كل وقت وحين، وكيف يفرح الإنسان بورود كتاب من حبيبه أو قريبه، ويعتز ويفتخر بورود كتاب ممن هو أعلى منه درجة في الدنيا فيباهي به الناس قائلاً: الرئيس الفلاني أو الوزير أو الأمير ونحوه يكاتبني، ولا يفرح ويفتخر بكتاب ربه العظيم الذي كله نور وهداية لأمراض قلبه التي رانت عليه....إلى أن قال: وكذلك يقضي علينا الواجب أن نتلوه حق تلاوته بالتدبر الصحيح والتصور الحسن وأن نعمل بمدلوله دون إخلال ودون زيادة عليه من خارج "أو نقص منه بسبب من المؤثرات وأن نحفظ حدود الله فنجعله بين أعيننا" ".

ثانياً: "الإيهان بالقرآن يستلزم الإيهان بجميع الكتب السهاوية المنزلة من الله تعالى على رسله" كها وضح ذلك الشيخ وبين أيضاً أن القرآن لم يأت مصادماً لما سبقه من الكتب بل جاء مصدقاً وموافقاً؛ لأن مصدرها وأصلها الحق من الله وأن في ذلك مدعاة لأهل الكتاب أن يدخلوا في الإسلام حيث يقول : "ولذا يقول الله لهم م أي لأهل الكتاب " ﴿ وَءَامِنُوا بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِقًا لِما مَعَكُم ﴾ (\*) ". ذلك أن القرآن جاء مصدقاً بالتوراة وآمراً بالإيهان بها، وهذا من أكبر الحوافز لهم على الإيهان بمحمد والقرآن الذي أنزل إليه لو كانت صدورهم سليمة ومقاصدهم حسنة، لأنه لو كان على العكس لا يجرح شعورهم وأخذهم الكبر والإعجاب بها وأتوا، لكن

- (١) هكذا في النص ولعلها (من خارجه).
  - (٢) الأجوبة المفيدة ج ٨٣، ٨٤.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢ ص ١١٠.
  - (٤) سورة البقرة الآية ٤١

لما كان هذا القرآن قد أعطى التوراة وبنيها حقها فالواجب العقلي الوجداني فضلاً عن الديني يوجب عليهم الفرح والمبادرة بالإيمان" ().

#### ثالثاً: تدبر القرآن والعمل به:

هذه من المسائل التي حرص الشيخ الدوسري حلى التركيز عليها؛ لأن الحكمة من إنزال هذا الكتاب العزيز أن يعمل الناس به، ويطبقوه وللشيخ حكامٌ نفيسٌ في هذا الباب أنقل بعضه، وأحيل لبعضه الآخر منعاً للإطالة.

الشيخ - يدعو إلى تدبر القرآن فيقول: "إن من أعظم الواجب لتصديق حب الله و تحقيق تعظيمه في قلوبهم: الخشوع لذكر الله وما نزل من الحق و تدبر القرآن بكل حب و شغف ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴾ (). والتصميم على تنفيذ أوامر الله والزحف برسالاته والسعي لإعلاء كلمته في الأرض " ().

ومثل الشيخ مثالاً بديعاً يدل على تأكيد العمل بالقرآن وأخذ هذا الكتاب بقوة فقال: "فعبودية الله تستلزم من عبده الصادق أن يقرأ ذلك الكتاب كقراءة الجندي والموظف الذي يقرأ كتاب رئيسه ليعمل بمقتضاه، وينفذ وصاياه متشرفاً به - إن كان مخلصاً (). ويقول في موضع آخر "أخذ القرآن بقوة بجميع أنواع القوة اللفظية والمعنوية والعملية، فيتنافسون في تلاوته بحسن تدبره وفهمه، ثم الانقطاع والتأثر به، ثم بالعمل بأوامر الله فيه ووصاياه، واجتناب ما نهى الله عنه "().

ويلفت الشيخ ~ الأنظار لفتة محاسبة فيقول " فلنسأل جميعاً عن (موقفنا من

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢ ص ١١٦.
  - (٢) سورة محمد آية ٢٤.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج ١ ص ١٦٣ وانظر الأجوبة المفيدة ص ٨٤.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج١ ص ١٥٩.
  - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج ١ ص ٣٤٢.

Mi Fattani | | ( ... )

القرآن) الذي قال فيه منزله جل وعلا: ﴿لَقَدُ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمُ كُوبَكُمُ أَفلا تَعْطَشة تَعْقِلُوك ﴾ () . هل تلوناه حق تلاوته بإقامة حدوده وحمله إلى جميع البشرية المتعطشة إلى دين يحميها من الانحلال ويغذيها بأشرف الخصال؟

هل عرفنا أنفسنا وشكرنا ربنا على هذه المنة فقمنا بواجبه وحققنا الذكر الحسن؟ أم على العكس سفهنا أنفسنا واستخففنا.. فنبذنا ذلك الكتاب ولم نعره اهتهاماً"()..

ويدعونا الشيخ الدوسري - إلى هذا التأمل فيقول: "تأملوا أيها المسلمون إذا كان الذي يقرأ الكتاب لمجرد التلاوة ويعطل أحكامه مثله كمثل الحمار، فكيف حال من لا يقرءونه ولا يعيرونه اهتهاماً () ؟.

وبين الشيخ - أن الإيهان بالقرآن لا ينفع صاحبه بدون عمل فقال: " فالإيهان بالقرآن يستلزم العمل بها فيه" ().

والخلاصة: أن من لوازم تلاوة القرآن حق تلاوته تدبره والعمل به والسعي للعمل بكل أمر حث عليه القرآن والانتهاء عن كل نهى منع منه القرآن. وللشيخ كلام يدور حول ما نقلناه عنه آنفاً ().

- (١) سورة الأنبياء الآية: ١٠.
- (٢) من مقال للشيخ عنوانه " موقفنا من القرآن" نشر في مجلة راية الإسلام السعودية العدد الأول من السنة الثانية ذي الحجة عام ١٣٨٠هـ والمقال مطبوع في كتاب "تربية الإسلام وادعاءات التحرر" للشيخ الدوسري جمع سعيد محمود ص ١٣٥٠.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ١٢٨.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٣ ص ١٠.
  - (٥) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج١ ص ١٤٣، ص ١٦٣، ص ٣٣٨ وانظر ج٢ ص ٣٦١.

#### رابعاً: القرآن دستور () للحياة:

هذه العبارة تكررت في كلام الشيخ الدوسري - رحمه الله - كثيراً حتى ينبه على أنه لا فلاح وصلاح للأمة إذا أهملت هذا الكتاب العزيز، وتركته، وعملت بقوانين غيره مستوردة من الشرق أو الغرب يقول الشيخ -: حقاً من لم يرتض القرآن دستوراً بمعنى الكلمة لا بد له من ابتداع شيء أو الاقتداء بشيء من وضع البشر فيكون ممن افترى على الله الكذب وهو يدعى إلى الإسلام وبهذا يكون عرضة لعقوبات الله الشرعية والقدرية ().

ولو عمل المسلمون بهذا القرآن لحازوا الشرف والعزة في الدنيا والآخرة ولأصبحوا سادة الدنيا يقول الشيخ الدوسري ""إن القرآن الكريم يشمخ برؤوسنا في عالم السياسة إلى أسمى مدارج الكال، وهو وحده الذي يرفع رؤوس أهله ويهيب بهم ألا يستعينوا بغيرهم في دفع أي عادية أو ردع عدو ()". ويقول أيضاً "إن القرآن الكريم هو الذي صنع من العرب تلك المعجزة بعد أن لم يكونوا شيئاً مذكوراً، ولو شمخ هؤلاء برؤوسهم من جديد إلى بضاعة السهاء ورفضوا البضاعة الأرضية الملتقطة من المزابل اليهودية فحققوا عبادة الله واستعانتهم به بكل معانيها ومبانيها لأعادوا مجدهم" ().

- (١) أصل كلمة دستور: الوزير الكبير الذي يرجع في أحوال الناس إلى ما يرسمه (التعريفات للجرجاني ص ٨٨) والمعنى هنا الرجوع للقرآن في كل الأحوال..
  - (٢) مقال "موقفنا من القرآن "من كتاب تربية الإسلام للشيخ الدوسري ص ١٤٤.
    - (٣) صفوة الآثار المفاهيم ج١ ص ٢٦٤ و ٢٦٥.
    - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج١ ص ٢٨٤ وانظر ج ٨ ص ٢٦٩.

مراحل التحدي بالقرآن الكريم هي مراحل ثلاث: ()

المرحلة الأولى: التحدي بأن يأت من زعم أن هذا القرآن من قول مخلوق بمثله قال تعالى: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىۤ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرَءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ ().

المرحلة الثانية: التحدي بأن يأتوا بعشر سور مثله مفتريات إن كان مفترى كما يزعمون قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَدُهُ قُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ مُفْتَرَيَكُ وَادْعُواْ مَنِ يَرعمون قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَدُهُ قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ ( ) "

المرحلة الثالثة: التحدي بأقل من ذلك وهو الإتيان بسورة واحدة فقط إن كان هذا القرآن مفترى كما يزعمون قال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰكُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَٱدْعُوا مَنِ اللّهِ إِن كُنُمُ صَلِاقِينَ ﴾ ().

وذكر الشيخ رحمه الله فوائد لهذا التحدي فقال: "وفي هذا التحدي عدة فوائد وهي:

- ١. ظهور حجة محمد الله وأن ما جاء به هو وحي من عند الله.
- ٢. أن عجز فحول العرب أهل اللسان والبلاغة عن الإتيان من مثله يدل على عجز غيرهم من باب أولى.
- ٣. أن هذا التحدي يبقى سلاحاً بين المؤمنين يتحدون به كل كافر معاند إلى يوم القيامة.
  - (١) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص ٤٢.
    - (٢) سورة الإسراء آية ٨٨.
      - (٣) سورة هود آية ١٣.
    - (٤) سورة يونس آية ٣٨.

Mi Fattani | 1 | ...

أن هذا القرآن لو كان من قول البشر لكان في ميسورهم الإتيان بمثله؛ لأن الكفار آنذاك أفصح من غيرهم "()

#### سادساً: الفرق بين التغني والتجويد:

هنا ألف الشيخ الدوسري - رسالة تقارب المائة صفحة سميت "الجواب المفيد في الفرق بين التغنى والتجويد".

وأنكر المبالغة في فعل بعض القراء المعاصرين من التكلف في المخارج وأحكام التجويد الذي أطلق عليه الشيخ ~ التجويد الصناعي، وحكم عليه بأنه بدعة حيث يقول: "وإن هذا التجويد الصناعي الذي يتشرَّف به أهله، إنها هو بدعة محدثة من بعد القرون المفضلة، لم يفعله النبي على ولا التابعون لهم بإحسان" ().

ولا يستقيم القول بأن علم التجويد بدعة لأن بعض العلماء رأى استحباب تعلمه () ولكن يقال المبالغة والتكلف والتنطع في القرآن هو المذموم حيث يقول ابن القيم -: " ومن ذلك - أي مكايد الشيطان - الوسوسة في مخارج الحروف والتنطع فيها. - ثم ذكر أقوالا ونقولات للعلماء وختم بقوله -: والمقصود أن الأئمة كرهوا التنطع والغلو في النطق بالحرف ومن تأمل هدي رسول الله وإقراره أهل كل لسان على قراءتهم تبين له أن التنطع والتشدق والوسوسة في إخراج الحروف ليس في منته!"()

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢ ص ٤٢ ٤٣.
- (٢) الجواب المفيد في الفرق بين التغنى والتجويد للشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري ص ١٧.
- (٣) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب: الشيخ أحمد ابن عبدالرازق الدويش، ج١٢، صفحة ١٠٦، فتوى رقم ٥٢٤١ برئاسة الشيخ عبدالعزيز بن باز وفيها "اجتهد في البحث عمن يعلمك أحكام تجويد القرآن ما دمت ترغب بذلك فإن لم تجد كفاك أن تقرأ القرآن على من يحكم تلاوته ويحسن قراءته".
- (٤) إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، تأليف: محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبي عبد الله (ابن القيم) ج١ =

فقال: "فيكون المعنى: من لم يستغن بالقرآن عن الإكثار في الدنيا فليس منا، ويكون معنى الحديث: الحث على مداومة القرآن، وأن لا يتعدى إلى غيره وهو يؤول من حيث المعنى إلى ما اختاره البخاري وغيره من علماء السلف الذين لم يتلوثوا بالبدع.... إلى أن قال: والكلام في ذلك يطول بنا جداً وإنها المقصود التنبيه على عدم صلاحية ذلك الحديث حجة للمتنطعين في القراءة المتأكلين بها" ().

هذا معنى التغني الذي أيده الشيخ ~ ، ولكن لا نغفل المعنى الثاني بل ذكر الإمام النووي ~ أنه رأي الجمهور حيث قال: "قال جمهور العلماء: معنى "لم يَتَغَنّ": لم يحسن صوته" (). وحتى على هذا القول ليس للمتنطعين حجة فالتحسين مقيد بعدم المبالغة التي تصل إلى التكلف، ولذلك قيد النووي ~ تحسين الصوت بالقراءة فقال: "قال العلماء رحمهم الله: فيستحب تحسين الصوت بالقراءة وتزيينها، ما لم يخرج عن حد القراءة بالتمطيط، فإن أفرط حتى زاد حرفاً أو أخفاه فهو حرام" ().

وذكر الشيخ الدوسري في كتابه الجواب المفيد تفصيلات حججاً وأدلةً يُرجع إليها في الكتاب لمن أراد الازدياد والتفصيل.

- = ص ١٦٠ و ١٦٢، وانظر التبيان في آداب حملة القرآن ، تأليف أبي زكريا يحي بن شرف الدين النووي، ، ص ١٠ ص ٩١ وانظر أيضاً بدع القراء القديمة والمعاصرة للشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد ~ ، ص ١٠ وما بعدها.
- (۱) صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب قوله تعالى "وأسروا قولكم أو أجهروا به..."ج٦، ص ٢٧٣٧ برقم ٧٠٨٩.
  - (٢) الجواب المفيد ص ٣٧، ٣٩.
  - (٣) التبيان في آداب حملة القرآن، تأليف: أبي زكريا يحيى بن شرف الدين النووي، ص ٩١.
    - (٤) التبيان للنووي ص ٩١.

## المبحث الثالث

#### الإيمان بالرسل

### ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الإيمان بالرسل جميعاً.

المطلب الثاني: الإيمان بمحمد ﷺ.

\* \* \* \* \* \*

#### المطلب الأول الإيمان بالرسل جميعاً

#### المسألة الأولى: معنى الإيمان بالرسل جميعاً:

"معنى الإيهان بالرسل هو التصديق الجازم بأن الله تعالى بعث في كل أمة رسولاً يدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، والكفر بها يعبد من دونه، وأن جميعهم صادقون مصدقون بارون راشدون كرام بررة أتقياء أمناء هداة مهتدون وبالبراهين الظاهرة والآيات الباهرة من ربهم مؤيدون..." ().

والإيمان بهم جميعاً على وجه إجمالي واجب، فمن كفر بواحد منهم فقد كفر بالجميع؛ لأن ما جاءوا به دين واحد والمصدر الذي تلقوا منه واحد.

وقد بين الشيخُ مهذه المسألة بياناً شافياً، وتكررت في تفسيره كثيراً ومن ذلك قوله: "يجب الإيهان وجوباً صحيحاً بجميع الأنبياء والمرسلين على الإجمال سواء الخمسة والعشرون الذين خصهم الله في القرآن أو ماسواهم مما لم يقصصه فمن كفر ببعضهم أو أنكر واحداً منهم، فإنه يعتبر كافراً بالجميع وليس مؤمناً حتى بمحمد بي لأنه أنكر ما جاء به في القرآن فلا يصح إيهانه، والإيهان بالنبيين من ضروريات الإيهان؛ لأنهم المبلغون عن الله، وبواسطتهم يسلك المرء صراط الله، ويعامله بمقتضى التوحيد الذي يرتضيه" (). وقال: وهو يتحدث في سياق الكلام عن قوله تعالى: ﴿ لاَ تَحَلَى نَهُ إِنَى اللهُ عَنْ قوله تعالى: ﴿ لاَ تَحَلَى نَهُ إِنَى اللهُ عَنْ قوله تعالى: ﴿ لَا تَحَلَى نَهُ إِنَى اللهُ عَنْ قوله تعالى: ﴿ لَا تَحَلَى نَهُ إِنَى اللهُ عَنْ قوله تعالى: ﴿ لَا تَحَلَى نَهُ إِنَهُ اللهُ عَنْ قوله تعالى: ﴿ لَا تَحَلَى نَهُ إِنَهُ اللهُ عَنْ قوله تعالى: ﴿ لَا تَعَلَى اللهُ عَنْ قوله تعالى الهُ عَنْ قوله تعالى اللهُ عَنْ قوله تعالى المُعْلَى اللهُ عَنْ قوله تعالى اللهُ عَنْ قوله تعالى اللهُ عَنْ قوله تعالى المُعْلَى اللهُ عَنْ قوله تعالى اللهُ عَنْ قوله تعالى المُعْلَى اللهُ عَنْ قوله تعالى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى اللهُ عَنْ قوله اللهُ المُعْلَى المُعْلِى المُعْلَى المُ

- (١) معارج القبول للحكمي ج٢ ص٧٧٧.
- (۲) الأنبياء المذكورون في القرآن خسة وعشرون وهم بترتيبهم الزمني (۱- آدم ۲- إدريس ۳- نوح ٤- هود ٥-صالح ۲- إبراهيم ٧- لوط ٨- إساعيل ٩- إسحاق ١٠- يعقوب ١١- يوسف ١٢- شعيب ١٣- أيوب ١٤- ذو الكفل ١٥- موسى ١٦- هارون ١٧- داوود ١٨- سليان ١٩- إلياس ٢٠- اليسع ٢٠- يونس ٢٢- زكريا ٣٣- يحيى ٢٤- عيسى ٢٥- محمد ﷺ جميعاً (المدخل لدراسة الأديان، تأليف: د. محمد بن سيد أحمد المسر، ص ٥٥، ٥٥).
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص١١.

أللَّهَ مَعَنَا ﴾ "من شروط تلك المعية صحة الإيهان بالله، بالإيهان بجميع رسله بلا تفريق بينهم؛ لأن مصدرهم جميعاً واحد، وطريقتهم في الهداية إلى الله طريقة واحدة فمحبتهم ونصرتهم من ضروريات الإيهان الإيجابي العملي المرضي لله "().

وقد تكلم الشيخ حن طريقة أهل الكتاب المذمومة في الإيهان ببعض الأنبياء والكفر بالبعض الآخر فقال: "إن من آمن ببعض رسل الله وكفر ببعضهم كان كافراً بجميع الأنبياء والمرسلين، فلا يستقيم لليهود دعوى الإيهان بموسى حتى يؤمنوا بمحمد وما أنزل إليه لأن كلاً منهها جاء مصدقاً للآخر.....إلى أن قال: كها لا يستقيم الإيهان بعيسى ممن يزعم النصرانية أو المسيحية حتى يؤمن بجميع إخوانه من الأنبياء والمرسلين مبشراً به، فكل من لم يؤمن به من زاعمي المسيحية فهو كافر بعيسى، ولا يقبل منه دعوى الإيهان أبداً "().

وأخبر الشيخ - أن طريقة اليهود والنصارى وغيرهم في الإيهان بالرسل سبب الشقاق والطائفية حيث يقول: "وإنها تتكون الطائفية، ويحصل الشقاق ممن لا يؤمن إلا بنبيه فقط، ويطعن فيمن عداه كاليهود الذين لا يؤمنون إلا بموسى والتوراة والنصارى الذين لا يؤمنون إلا بعيسى والإنجيل بل يرفعون عيسى فوق منزلته، وغيرهم من أمم الكفر كالمجوس والبوذيين، فمنهم نشأت الطائفية وتفاقم أمر

- (١) سورة التوبة الآية: ٤٠.
- (۲) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٨ ص ٢٦٠ ٢٦١.
  - (٣) سورة النساء آية ١٥٠ ١٥١.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ٢٧٠.

الشقاق " ( ).

ووضح الشيخ الدوسري مقتضى الإيهان بالرسل جميعاً فقال: "والحاصل أن الإيهان بالنبيين على العموم يقتضي ما ذكرناه من معرفة سيرتهم وحسن صبرهم والاقتداء بهم" ().

وأما من أنكر الرسل فقد بين الشيخ الدوسري حاله، وأنه أسوأ حالاً فقال: "فمن أنكر الرسل ورفض الاهتداء بهديهم ولم يحترم أتباعهم فهو فاسق عن سنن الله في تقويم البنية البشرية وإنهائها بالروحانيات المكملة لإنسانيتها المفضلة على الملائكة فيصبح ناقضاً لعهد الله قاطعاً ما أمر الله به أن يوصل، فتنقلب جميع أحواله إلى الفساد والإفساد الذي لا يمكنه الخروج منه لفساد فطرته ومروج عقله وتصوراته" ().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ١٢، وانظر المصدر نفسه ج٣، ص ١١، و ج٧، ص ١٤ - ١٥.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار ولمفاهيم ج٣ ص١٣.

<sup>(</sup>٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٦٥.

#### 🖘 المسألة الثانية: بيان أن دعوة الأنبياء واحدة ودينهم واحد:

وضح الشيخ الدوسري ~ هذه المسألة وأكدها مرارا، فعند تفسيره لقوله تعسسالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ اللِّينِ مَا وَصَّى بِهِ عَنُوحًا وَاللَّذِي آوْحَيْ نَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عَ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنَ أَقِيمُوا اللَّهِ مَن اللَّهُ يَجْتَبِي وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَنَ أَقِيمُوا اللّهِ مِن اللّهُ اللّهُ يَجْتَبِي وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۖ أَن أَقِيمُوا اللّهِ مِن اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ

يقول: "في هذه الآية كما في غيرها غاية البيان أن دين الله واحد هو الإسلام، جاءت به كل الرسل من نوح إلى محمد الله وأن من زعم غيره فهو مفتر على الله" ().

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنــدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْـلَنُمُ ﴾ ( ) .

وقد سئل الشيخ الدوسري ~ هل بين دين الأنبياء تفاوت؟

فأجاب: "ليس بينهم تفاوت في أصل الدين والعقيدة قال النامعشر الأنبياء أبناء علات وديننا واحد" ().

فدين الأنبياء والمرسلين جميعاً "الإسلام" قال نوح: ﴿ فَإِن تَوَلَيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِنَ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلَى ٱللَّهِ ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ ().

وقال إبراهيم في سورة الأنعام: ﴿إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَوَاتِ

- (١) سورة الشورى آية ١٣.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ١١٥.
  - (٣) سورة آل عمران آية: ١٩.
- (٤) صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، باب قوله تعالى: "ياأهل الكتاب لا تغلو في دينكم" ج٣ ص ١٢٧٠ برقم ٢٣٦٥ بلفظ برقم ٣٢٥٩ وصحيح مسلم كتاب الفضائل باب فضائل عيسى المسلم على ٢٣٦٥ برقم ٢٣٦٥ بلفظ "الأنبياء إخوة من علات وأمهاتهم شتى ودينهم واحد...."
  - (٥) سورة يونس آية ٧٢.

وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا ۗ وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ ( ) . - و قال النبي ر ﴿ وَيِذَاكِ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ ( ). وقال يوسف داعياً ربه ﴿ قَوَنَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقِّنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾ ( ).

وقال الله في إبراهيم: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَ أَسُلِمٌ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلْمِينَ \* وَوَضَّى بِهَآ إِبْرَهِهُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ ().

و قال موسى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنُنُمْ ءَامَنهُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَّكُلُوٓاْ إِن كُننُم مُسْلِمِينَ ﴾ ().

وحواريو عيسى قالوا: ﴿ عَامَنَّا بِأَلَّهِ وَٱشْهَادُ بِأَنَّا مُسَلِمُونَ ﴾ ( ) ".

وعيسسى أوصى بــذلك فقــال: ﴿إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُم مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ ٱلنَّوْرَئيةِ وَمُبَشِّرًا رُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أُسْمُهُۥ أَحْمَدُ ﴿ الْمُ

فالذي يزعم أنه مسيحي ولا يؤمن بمحمد، ويتبع الإسلام هو مكذب بعيسي، ولذلك يطالب بالإسلام أو دفع الجزية عقوبة على تكذيبه لنبيه وكذلك من زعم أنه یهو دی" <sup>( )</sup> .

واختلاف الأنبياء في الشريعة لا يعني اختلافهم في العقيدة، فالعقيدة واحدة مع اختلاف الشرائع، وقد بين ذلك الشيخ الدوسري حفال: قد يتساءل البعض فيقول: كيف يأمرنا الله باتباع صراط من تقدمنا من النبيين وفي ديننا أحكام وإرشادات

- (١) سورة الأنعام الآية ٧٩.
- (٢) سورة الأنعام الآية: ١٦٣.
  - (۳) سورة يوسف ۱۰۱
  - (٤) البقرة آية ١٣١ ١٣٢.
    - (٥) يونس آية ٨٤.
    - (٦) آل عمران آية ٧٢.
    - (٧) سورة الصف آية ٦.
- (٨) الأجوبة المفيدة ص ١٦ و ١٧.

لم تكن عندهم قد كملت بها شريعتنا وصارت أصلح لزماننا من شريعتهم؟ والجواب: أن القرآن صرح بأن دين الله واحد لجميع من سبقنا من الأمم، وأن الخلاف في الفروع التي تختلف باختلاف الأزمنة، وأما الأصول فمتحدة لا خلاف فيها كها قال تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّى بِدِ، نُوحًا وَٱلَذِى ٓ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِدِ الْبَرَهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَيَ ۖ أَنَ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلَا نَنَفَرَقُوا فِيدِ ﴾ ( ) . اهـ "( ) .

وقد اهتم المرسلون ببيان العقيدة، فهي المهمة التي من أجلها أرسلوا.

يقول الشيخ الدوسري ~ "ومن هنا يتبين كيف الأنبياء بَهُ الْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وللشيخ  $\sim$  مواضع متفرقة من تفسيره، وضح فيها مسألة وحده العقيدة مع اختلاف الشرائع  $^{(\ )}$ .

<sup>(</sup>١) سورة الشورى آية ١٣.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٣٥٨ ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢ ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج ١ ص ٨٣ و ج ٢ ص ٣٩٨ و ج٣ ص ١١٥.

#### المسألة الثالثة: الوسطية في الإيمان بالرسل وعدم الغلو فيهم:

يتميز منهج أهل السنة والجهاعة بالوسطية، وخصوصاً في مسائل الاعتقاد حيث نجدهم دائهاً يتوسطون الطرفين: الغالي والجافي "وأهل السنة وسط في النحل كها أن أهل الإسلام وسط في الملل، توقد مصابيح معارفهم من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار نور على نور يهدي الله لنوره من يشاء ().

وفي مسألة الوسطية في الإيهان بالرسل يقول الشيخ الدوسري -: وهي أمة وسط في العقيدة لا تغلو في الأنبياء غلو النصارى والبوذيين فتجعلهم آلهة أو أبناء الله، ولا تجفو جفاء اليهود فتقتل بعضهم، وتعنت بعضهم الآخر، وتحرف الكلم عن مواضعه، وتؤمن ببعض الأنبياء والكتب، وتكفر ببعض، ولكنها أمة وسط تؤمن بجميع الأنبياء والمرسلين وما أنزل إليهم من رجم على الإجمال، لا تفرق بين أحد منهم ولا تجني على كتاب مقدس بالتأويل والتحريف فموقفهم في العقيدة موقف سليم يأمن الناس فيه من الطائفية التي سببها الإيهان ببعض الأنبياء والكفر ببعضهم، أو الإيهان بكتاب سهاوي واحد دون الكتاب الآخر"()

والمؤمن بالرسل المتبع لأمر الله وأمر رسوله في الإيهان بهم لا يدفعه إيهانه إلى رفعهم عن مكانتهم التي جعلها الله لهم أو يخرجهم عن بشريتهم. وأستطيع أن أوضح جهود الشيخ الدوسري حفي هذا المعنى فيها يلى:

#### أولا: الإيمان ببشرية الرسل وجريان الموت عليهم:

قال الشيخ ~ عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الشَّهُ أَفَا يُن يَفَرَّ اللَهَ شَيْئًا الرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُرِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى آغَقَا بِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضَرَّ اللَّهَ شَيْئًا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

- (١) تيسير العزيز الحميد للشيخ سليان بن عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب ج١ ص ٥٨١.
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٤٢٢.

وَسَيَجْزِي ٱللَّهُ ٱلشَّاكِرِينَ ﴾ ().

"هذا وإن في هذه الآية الكريمة تقريراً للتوحيد وتخليصاً له مما يشوبه من كل تصور واعتقاد ببيان أن الأنبياء والمرسلين ليس لهم ميزة في أمر الموت عن سائر البشر، وإنها هم فيه كغيرهم خاضعون لسنة الله" ().

ثانيا: عدم التعلق بشخص الرسول والتعلق بها جاء به لأنه هو الباقي من أثره:

قال ~ بعد النص السابق: "ولتركيز التوحيد في قلوب المسلمين، جاء التعبير الإلهي عن محمد الله أنه رسول كإخوانه السابقين من الرسل حتى لا يتعلقوا بشخصه بل يتعلقوا بها جاء به من وحي الله، فيستمسكوا به ليكون تعلقهم بالعروة الوثقى وبكتاب الله العلي العظيم المحيط بكل شيء علما" ().

ثالثا: عدم الإطراء () في المدح والغلو فيه:

الشيخ الدوسري ~ بعد سرده للأحاديث التي ينهى فيها النبي عن الإطراء، والتي منها قوله عَلَيْ الله الإطراء، والتي منها قوله عَلَيْ الله الله ورسوله" () ذكر فوائد عظيمة، منها قوله: "فقد قطع على العائل الإطراء والغلو من جذورها بهذه الأحاديث وأمثالها، ولكن أبى الغلاة المتطرفون إلا أن يفرطوا في الإطراء" ().

- (١) سورة آل عمران آية: ١٤٤.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص ٣٣٥.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص ٣٣٥.
- (٤) الإطراء: المبالغة في المدح، ومجاوزة الحد فيه أو مدح الإنسان بأحسن ما فيه (التعريفات للجرجاني ج١ ص ٧٢) والمعنى الأول هو المقصود هنا.
  - (٥) صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، باب "واذكر في الكتاب مريم..." ج٣ ص ١٢٧١ برقم ٣٢٦١.
    - (٦) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص ٣٣٥.

- ثم ذكر ~ أمثله للإطراء في مدحه على منها:
- وصفه ببعض خصائص الألوهية كعلمه الغيب على الإطلاق كادعاء صاحب البردة علمه بها في اللوح والقلم().
  - ٢. زعم الغلاة أن الله تنازل له بالعرش.
  - ٣. زعمهم أن الله خلقه من نوره فكان جزءاً متجزئاً.
  - ٤. زعمهم أن النبي على يراهم ويحضر دروسهم وبعض مجالسهم

ووضح الشيخ ~ أن دلائل النبوة والمعجزة مثل الإخبار بالمغيبات من قبل النبي لا تجعله إلها ولا تجعلنا نخرجه عن البشرية أو ندفعه فوق منزلته وأضرب مثالاً من كلام الشيخ ~ في ذلك حيث يقول: "ومن المعلوم أن عيسى السيلي لم يكن عالما بكل شيء، فلزم من هذا أن عيسى ليس إلها، أما إخباره عن بعض المغيبات أو إحياؤه لبعض الأموات فهذه معجزات أجراها الله على يديه، فلا يلزم منها القول بألوهيته كها زعم النصارى "().

- (۱) صاحب البردة هو محمد بن سعيد البوصيري ت سنة ٦٩٤هـ ويشير الشيخ الدوسري لقوله في القصيدة:
  يا أكرم الخلق مالي من ألوذبه سواك عند حدوث الحادث في العمم
  إن لم تكن آخذاً يوم المعاديدي صفحاً وإلا فقل يا زلة القدم
  فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم
  - (١) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص ٣٣٥.
    - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ص ١٨.

#### المسألة الرابعة: المعجزات:

عرّف الشيخ الدوسري ~ المعجزة بأنها الخارق للعادة على وجه التحدي الذي لا تتسلط عليه المعارضة، ثم احترز -رحمه الله -بعد التعريف فقال: "ولكنها مخالفة لما يأتي به السحرة والكهنة من العجائب المذهلة " ().

وذكر فرقاً بين ما يظهر على أيدي الأنبياء وغيرهم، فقال: "وهكذا تأتي معجزات الأنبياء على الوجه الذي لا يقدر غيرهم عليها ولا تلتبس بالشعوذة، ولا يعتمدون في أخبارهم على مادة أو وساطة كما هو معروف في علم الجبر وعلم الفلك المقرونين بضوابط و أصول معينة" ().

ومصطلح المعجزة مصطلح مشهور، ولكن لم يرد بهذا اللفظ بالنسبة لما يظهر على أيدي الأنبياء لا في الكتاب ولا في السنة وكذلك كونها خارق للعادة. وكان شيخ الإسلام ابن تيمية حيرى أنها أوصاف لا تنضبط حيث قد يشترك فيه النبي وغيره بسبب أنها معجزة فقد يأتي الساحر أو الكاهن بها يعجز عنه الناس ويوصف بأنه معجزة، وكان يرى أن اللفظ الصحيح (آية) أو (برهان) حيث يقول: "وحقيقة الأمر أن ما يدل على النبوة هو آية على النبوة وبرهان عليها فلا بد أن يكون مختصاً بها لا يكون مشتركاً بين الأنبياء وغيرهم... إلى أن قال: وكون الآية خارقة للعادة أو غير خارقة هو وصف لم يصفه القرآن والحديث ولا السلف" ().

ويستخدم الشيخ الدوسري - لفظ المعجزات ، لكنه لم يترك استخدام لفظ الآيات والبراهين؛ لأنه هو اللفظ القرآني فقد وضح ذلك بقوله "فالآيات التي تكون

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص٢٩٦.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص ١٢٩.
- (٣) النبوات لشيخ الإسلام ابن تيميه ج١ ص ١٢ و ١٣.

من الله آیات للأنبیاء هي دلیل وبرهان کها سهاها الله لموسى بقوله " ﴿فَنَانِكَ بُرُهُ مَانَانِ مِن رَّیِكَ ﴾ ( ) وهما العصا والید" ( ) .

وفي مواضع متعددة يوضح الشيخ الدوسري - بعض الحِكَم من آيات وبراهين الأنبياء فيذكر منها:

۱. إرشاد الناس إلى أن السنن الكونية لا تحكم على واضعها ومدبرها وأنها خاضعة لسلطانه، مدبرة بأمره تجري على ما يريد لا كما هي تريد ().

٢. إظهار حجة الله على خلقه.

٣. انتصار الله لمن يشاء من عباده وأوليائه على أعدائه الذين اقتضت حكمته تنكيلهم.

٤. إمداد الله عباده بقوة معنوية روحية جبارة يعظم بها توكلهم واعتمادهم عليه وثقتهم بنصره.

٥. تعريف الناس بصدق رسوله المرسل إليهم ().

#### ومن أمثلة المعجزات التي تطرق لها الشيخ -:

- معجزة نبع الماء من الحجر لموسى العَلَيْلُ التي في قوله تعالى: ﴿فَقُلْنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلۡحَجَرُ فَانفَجَرَتُ مِنْهُ ٱثۡنَا عَشْرَةَ عَيۡنَا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُ أُنَاسٍ مَّشۡرَبَهُمُ ۗ ﴿ ` ' ' .

حيث يذكر الشيخ الدوسري ~ كلاماً عجيباً واستنباطاً فريداً من هذه المعجزة فيقول: "واعلم أن هذه الحادثة ليست معجزة واحدة بل هي خمس معجزات

- (١) سورة القصص آية ٣٢.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٧ ص ٢٩٦.
- (٣) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج ٧ ص ١٣٩.
- (٤) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج ٧ ص ٢٩٧.
  - (٥) سورة البقرة الآية: ٦٠.

- وكون خروجه من حجر صغير معجزة ثانية.
- وكون خروج الماء على قدر حاجتهم معجزة ثالثة.
- وكون خروجه عند ضرب الحجر بالعصا معجزة رابعة.
  - ثم انقطاع الماء عند الاستغناء عنه معجزة خامسة.

فهذه معجزات حصلت بقدرة الله التامة، ومشيئته النافذة في الكائنات، وحكمته العالية على الأزمان والدهور" ().

ومن المعجزات أيضاً

- فلق البحر لموسى، وإيقاف الشمس ليوشع بن نون خليفة موسى ()
  - ومعجزة إحياء قتيل بني إسرائيل ()

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص ١٩٨.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص١٣٩.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص ٢٠١

#### 🧇 المسألة الخامسة: عصمة الأنبياء:

الأنبياء هم قدوة البشر أرسلهم الله هداية للناس، وعصمهم من الوقوع في الماتم أو اقترافها ﴿وَجَعَلْنَهُمُ أَيِمّةُ يَهْدُونَ بِأَمُرِنَا وَأُوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الماتم أو اقترافها ﴿وَجَعَلْنَهُمُ أَيِمّةُ يَهْدُونَ بِأَمُرِنَا وَأُوْلَيْكَ ٱلّذِينَ هَدَى ٱللّهُ فَيِهُ دَعْهُمُ الصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكَوْةِ وَكِانُوا لَنَا عَنِيدِينَ ﴾ ( ) "﴿أُولَيْكَ ٱلّذِينَ هَدَى ٱللّهُ فَيِهُ دَعْهُمُ الْقَتَدِهُ ﴾ ( ) " ﴿أُولَيْكَ ٱلّذِينَ هَدَى ٱللّهُ فَيِهُ دَعْهُمُ اقْتَدِهُ ﴾ ( ) "

وهم معصومون عن الكبائر بدون خلاف، وإنها اختلف في مسألة الصغائر أو الخطأ، وقد وضح الشيخ الدوسري ذلك فقال: "وليس معنى العصمة عدم صدور الذنب منه - أي الرسول- بالكلية بل معناها عدم إقرار الله له عليه، فيعصمه بالمعاتبة وحسن التوجيه كها تنص عليه آيات القرآن في سورة عبس والأحزاب والأنفال والتوبة وغيرها، فالله يعصم أنبياءه بألطافه عن الانزلاق في أي معصية "().

وبين حال العصمة فيها يتعلق بالوحي والبلاغ فقال: "والذي أجمع المحققون عليه أنهم معصومون فيها يبلغونه عن الله كها صرح نبينا في قصة التأبير، والذي يقرأ القرآن يدرك عصمته التامة في ذلك، إذ لو أراد أن يكتم شيئاً لكتم عتاب الله في سورة "عبس" وسورة الأحزاب وغيرهما وحاشاه في كتهان حرف واحد وهو في لم يصدر منه في هذه القصة ما يخل بعصمته، وكذلك الأمر بالاستغفار ليس فيه غضاضة على عصمته كها أوضحنا" ().

- (١) سورة الأنبياء الآية ٧٣.
- (٢) سورة الأنعام الآية ٩٠.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص ٢٣٨.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص ٢٣٨ و ٢٣٩.

ويرى الشيخ ~ أن الخطأ في الاجتهاد لا يؤثر على العصمة فيقول: "وحتى على القول بجواز الاجتهاد له الله يقيد على القول بجواز الاجتهاد له الله يصدر من اجتهاده ما يخل بعصمته؛ لأن الله يقيه من الخطأ بما يوحي إليه "().

(١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص ٢٣٩.

### المطلب الثاني الإيمان بمحمد ﷺ

#### 🧇 المسألة الأولى: واجبنا نحو النبي ﷺ:

هنا نتحدث عن واجبنا نحو نبينا محمد ريانا به هنا على التفصيل في كل ما جاء به، نصدقه فيها أخبر، ونطيعه فيها أمر، و نترك ما نهى عنه وزجر، وونطيع الله بها شرع.

"ينضبط واجبنا نحوه بي بتحقيق قوله تعالى: ﴿ النِّي الْمُؤْمِنِينَ مِنْ النَّهِم ﴾ ( ) ، فيجب أن يكون أحب إلى كل مسلم مؤمن من نفسه، ووالده وولده وأمواله، والناس أجمعين، كما قال بي "والله لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين" ( ) ، فمحبته لا يكتفى فيها بأصل الحب، بل لابد من إيثاره في الحب على كل شيء، وأن يكون حقه ا آثر من حقوقنا، وحكمه أنفذ علينا من حكم أنفسنا، وشفقتنا عليه وعلى نصرة ما جاء به من الحق أعظم من شفقتناعلى أنفسنا، وعلى أقرب قريب لنا، وأن نبذل دونه المهج والأرواح، ونجعلها فداء له وأموالنا وفاء له في كل نائبة تجري على دينه، وأن لا نتخلى عن الدفاع عن سنته ودينه القويم بالسلاح والقلم واللسان؛ فإن المتخلي بقلمه ولسانه جرمه أشد من جريمة المتولي يوم الزحف، وأن لا يصدنا عن ذلك ما يسنح لنا من المصالح والأهواء والمناصب، ولا ننحرف عنها إلى ما تجدد من المبادئ والمذاهب، ولا يشغلنا عن نشر

- (١) سورة الأحزاب الآية ٦.
- (٢) صحيح البخاري، كتاب الإيهان، باب حب الرسول همن الإيهان ج١ ص١٤ رقم ١٤. وصحيح مسلم، كتاب الإيهان، باب وجوب محبة رسول الله هج١ ص ٦٧ برقم ٤٤.

Mi Fattani | | ( ...

سنته وتبليغ دعوته أي شاغل، ونجعل ما نتحصل عليه من كد وكسب في هذا السبيل لنجعل من حياتنا امتدادا لحياته الطاهرة، فيكون فرطا () لنا في الدار الآخرة، وأن نتبع جميع ما يدعونا إليه، ونستفصل عن سنته لنقتدي بها، فإنه لا يعمل إلا خيراً ولا يأمر إلا بها فيه الخير والعز والسعادة، وأن ننصرف عن جميع ما ينهانا عنه، فإنه لا ينهى إلا عها فيه الشر والشقاء الأبدي، وقد وصف نفسه بأنه آخذ بحجز أمته عن النار (). فينبغي أن لا ننفلت منه فنقع في خزي الدنيا وجحيمها وعذاب الآخرة وحميمها " ().

فجمع الشيخ س في إجابته بين بيان واجب المحبة وواجب الطاعة وواجب التقديم وواجب البذل وواجب الدفاع وواجب الدعوة إلى ما جاء به، وبين الشيخ سمقتضى الإيهان بالنبي فقال: "وأما الإيهان بمحمد في خاصة فيقتضي محبته وتعظيمه بل يقتضي تفضيله بالحب على حب النفس والمال والأهل والأولاد والعشيرة والوطن والتجارة وكل شيء ومعرفة سيرته الطيبة وسنته السنية، وأن يقتدى به في كل شيء"().

- (۱) الفرط: بفتح الفاء والراء الذي يتقدم الواردة فيهئ لهم ما يحتاجون إليه (مشارق الأنوار على صحاح الآثار للقاضي عياض بن موسى المالكي ج٢ ص١٥١).
- (۲) يشير الشيخ ~ إلى حديث "إنها مثلي ومثل الناس كمثل رجل استوقد ناراً فلها أضاءت ما حوله جعل الفراش وهذه الدواب التي تقع في النار يقعن فيها فجعل ينزعهن ويغلبنه فيقتحمن فيها، فأنا آخذ بحجز كم عن النار وأنتم تقتحمون فيها" صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب الانتهاء عن المعاصي ج٥ ص ٢٣٧٨ برقم ٢١١٨ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب شفقته على أمته ج٤ ص ١٧٨٩ برقم
  - (٣) الأجوبة المفيدة ص٨٢، ٨٣.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص١٣.

#### المسألة الثانية: أوجه الانتفاع برسالته:

يقول الله تعالى مخاطباً نبيه محمد على: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾ والله تعالى مخاطباً نبيه محمد على ومن عرف قدرها، وآمن بها يقول الشيخ الدوسري -: "إلا أنه لما لم ينتفع بهذا الإنعام إلا المؤمنون من أهل الإسلام فلذلك خصهم بالامتنان وبعثة النبي على أمرين:

١ - المنافع الحاصلة من أصل البعثة.

٢-المنافع الحاصلة بسبب ما فيه من الخصال التي ما كانت موجودة في غيره" ()

وذكر الشيخ - بناء على هذين العنصرين أوجه الانتفاع برسالته الله أي فيها يتعلق بصفاتٍ شخصية كانت موجودة فيه عند مبعثه أو بها حصل للعالم من تغير لما بعث، وبدأ يدعو إلى تعاليم الإسلام، وسأذكرها مختصرة فيها يلى:

١. أنه الله وحسن سيرته، وكانوا مطلعين على أحواله وحسن سيرته، ويعرفونه حق المعرفة بالصدق والأمانة حتى أنهم كانوا يسمونه بالأمين.

٢. أنهم كانوا يعرفونه أمياً لم يتتلمذ على معلم، ولم يقرأ كتاباً، ولم يخطه، ولم يارس درساً ولم ينطق بحديث النبوة قبل نزول الوحي عليه عند الأربعين.

٣. أنه بعد بعثته ظهر على لسانه من العلوم ما لم يظهر من قبل وحدث بأخبار الأمم الغابرة بما لا يعلم هو ولا قومه من قبل.

٤. أنه بعد أن أصبح نبياً مرسلاً عرض عليه قومه المال والزواج والرئاسة وغير ذلك ليترك ما يدعو إليه لكنه لم يلتف إلى ذلك، فلو كان كاذباً مدعياً لما رفض ذلك.

٥. أن الكتاب الذي أوحاه الله إليه مشتمل على تقرير التوحيد والنبوة وإثبات

- (١) سورة الأنبياء الآية: ١٠٧.
- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص٤٠٤.

المعاد وتقرير الطاعات وتوضيح العبادات والأمر بالعدل والإحسان ومكارم الأخلاق وليس فيه ما ينافي ذلك.

7. أنه قبل مجيئه كان العرب على أرذل الأديان من عبادة الأوثان وأرذل الأخلاق من التقاتل وأكل الأطعمة الرديئة وكانوا مطوقين بالاستعار الفارسي والروماني من كل ناحية، فلما بعث النبي شخ تغير كل ذلك وصاروا على أفضل دين وأشرف أخلاق وطردوا الاستعمار و نشروا الإسلام ().

وبعد أن ذكر الشيخ ~ هذه الأوجه ختم كلامه قائلاً: "فها أعظم هذه الرحمة التي جعلت الأمة الأمية دولة القيادة والسيادة والعلم والتوجيه لما آتاهم من الكتاب الذي صار به للعرب عزٌ وشرفٌ منقطع النظير والذي فيه من المحاسن والأسرار والمنافع ما لا يوجد في غيره" ().

ومن أجمل ما قرأت للشيخ ~ في هذه المسألة قوله: "إن محمداً والمسلمين ليربي بهم العالم أجمع، وهدم الجاهلية التي في العرب ليهدم بهم الكسروية والقيصرية والفرعونية وغيرها من صنوف الحكم الجاهلي، وحطم أصنامهم الحجرية الصامتة ليعلمهم تحطيم الأصنام الناطقة أصنام المجد الكاذب وليعطي الأمم المستعبدة حرية الحياة في ظل إله واحد، رحمن، رحيم، يجعلهم جميعاً بنعمته إخواناً"()

<sup>(</sup>١) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ص ٤٠٤، ٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص ٤٠٦.

<sup>(</sup>٣) للحق والحقيقة ج ١٣٨.

# Ui Fattani | | ( ...

#### هِ المسألة الثالثة: من معجزاته ﷺ:

من أعظم المعجزات والدلائل والبراهين على الإطلاق معجزة القرآن الكريم يقول الشيخ الدوسري -: "ومن المعجزات الدالة على قوة البرهان المحمدي، وصدق ما جاء به من نور الله المبين الذي هو القرآن خلود هذا القرآن وحفظه من التحريف والضياع الذي حصل على غيره من جناية المبطلين والمغرضين...كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لَمَ عَنِوهُ مَن الله له من أعظم الدلائل على أنه برهان من الله وحده () وقد سبق معنا الكلام عن القرآن ومظاهر التحدي به.

ومن البراهين الأخرى التي تطرق إليها الشيخ ~ نبع الماء بين أصابعه الله وأخبر ~ أنها أقوى من معجزة نبع الماء من الحجر لموسى التكيل فقال معلل "لأن نبع الماء من الحجر معهود في الجملة، أما نبعه من بين الأصابع فغير معتاد ولا معهود، وقد ضاق الماء بأصحابه في بعض الغزوات فوضع يده الشريفة في متوضئه ففار الماء من بين أصابعه حتى توضئوا جميعا (). فلا شك أن معجزته على أكبر "().

ومن البراهين التي ذكرها الشيخ حنين الجذع للرسول الله عني البراهين التي ذكرها الشيخ ول عنه أن الجذع الذي كان يستند إليه المصطفى الله إذا خطب، حن إليه بعد ما تحول عنه" () اهر () .

- (١) سورة الحجر الآية: ٩.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص٩٩٩.
- (٣) انظر صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام ج٣ ص١٣٠٩ برقم ٣٣٧٩.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص١٥٨.
  - (٥) انظر صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، ج٣ ص١٣١٣ برقم ٣٣٩٠.
    - (٦) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٢٠٦.

ومنها أن حجراً في الجاهلية كان يسلم على النبي الله قال الشيخ الدوسري: "وثبت عنه الله أنه قال: "إن حجراً كان يسلم علي في الجاهلية إني لأعرفه الآن"() اهر().

ومنها: انشقاق القمر نصفين ().

ومنها: هزيمة الكفاريوم بدر بقبضة تراب يلقيها عليهم قائلاً "شاهت الوجوه" ()

وهذه بعض البراهين التي ذكرها الشيخ الدوسري من والخاصة بالنبي الله على الله والخاصة بالنبي الله على الله وإلا فالبراهين كثيرة جداً.



- - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٢٠٦.
  - (٣) قال تعالى: (اقتربت الساعة وانشق القمر)، صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ١٣٩.
- (٤) هذه الحادثة التي ذكرها الشيخ كانت في حنين التي هزم الكفار بسببها لكن الحصباء التي ألقاها على الكفار يوم خروجه من بينه للهجرة ورد أنها ما أصابت أحداً منهم إلا قتل يوم بدر (صحيح مسلم، كتاب الجهاد والسير، باب غزوة حنين، ج٣، ص ١٤٠٢، برقم: ١٧٧٧).

## المبحث الرابع

#### الإيمان باليسوم الآخسر

## ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: أهمية الإيمان باليوم الآخر.

المطلب الثاني: الإيمان بالغيب.

المطلب الثالث: البعث بعد الموت والقيامة.

\* \* \* \* \* \*

# Mi Fattani | | ( ...

#### المطلب الأول أهمية الإيمان باليوم الآخر

الإيهان باليوم الآخر هو الركن الخامس من أركان الإيهان، وقد قرن الله في كتابه العزيز الإيهان باليوم الآخر بالإيهان به سبحانه في تسعة عشر موضعاً مثل قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ ( )، وقوله: ﴿ ذَالِكَ يُوعَظُ بِهِ عَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ ( ).

وكما هو الحال في جميع أركان الإيمان من أنكر واحداً منها أنكر الجميع، ولا يوصف بأنه مؤمن، وقد وصف الله المؤمنين بأنهم يؤمنون باليوم الآخر فقال: ﴿وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمُ مُوفِئُونَ ﴾ () ووصف الكفار بخلاف ذلك فقال عنهم: ﴿وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمُ كَفِرُونَ ﴾ ().

واليوم الآخر: هو يوم القيامة الذي لا يوم بعده حيث يبعث الناس أحياء للبقاء: إما في دار النعيم، وإما في دار العذاب الأليم.

وهذا اليوم له أسماء كثيرة ذُكرت في القرآن منها:

يوم القيامة، الساعة، يوم البعث، يوم الخروج، القارعة، يوم الفصل، يوم الدين، الصاخة، الطامة الكبرى، يوم الحسرة، الغاشية، يوم الخلود، يوم الحساب، الواقعة، يوم الوعيد، يوم الآزفة، يوم الجمع، الحاقة، يوم التلاق، يوم التناد، يوم التغابن.

وقد وضح الشيخ الدوسري - الحكمة من كثرة ذكر اليوم الآخر في القرآن

- (١) سورة البقرة الآية: ١٤٧.
- (٢) سورة البقرة الآية: ٢٣٢.
  - (٣) سورة النمل آية: ٣.
  - (٤) سورة هود آية: ١٩.

على اختلاف مسمياته فقال: "وقد أكثر الله في القرآن الكريم من تصوير مشاهد يوم القيامة وأهوالها، ليغرس في قلوب عباده الإيهان بالغيب فيكونون دائهاً على استشعار لليوم الآخر، لا تغيب عن أذهانهم أهواله العظيمة، بل يحسبون لها أكبر الحساب، فيكونون على هروب من النار وشوق إلى الجنة "().

وبين الشيخ - أيضا أهمية الإيهان باليوم الآخر وأنه أساس لكل خير حيث يقول في تفسير قوله تعالى: ﴿وَلَكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ (). " وقد ابتدأ الله بذكر الإيهان به و باليوم الآخر، لأنه أساس كل خير، ومنبع كل بر وصلاح، فإن الإيهان لا يكون أصلاً للبر ما لم يتمكن من النفس " ().

والإيمان باليوم الآخر يربط الإنسان بالتفكير الدائم في عمارة الدار الآخرة بالعمل في الدنيا يقول الشيخ - في بيان ذلك: "والإيمان باليوم الآخر يهدي الإنسان أن له حياة في العالم الغيبي أعلى من هذه الحياة الدنيا، وأحسن في النعيم والخلود، نعيم لا يخطر وصفه على الأذهان، فلا يرضى المؤمن لنفسه أن يكون عمله ومساعيه لأجل خدمة جسده"().

ويقول في موضع آخر: "المرء دائماً يتذكر الآخرة ولا يذهل عنها لحظة؛ ليعد لها عدتها كيلا يقسو قلبه ويرضى بالحياة الدنيا ويطمئن إليها، فلا يقوم بحقوق الخالق والمخلوق التي تتطلبها العبودية الشرعية "().

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص٦.
  - (٢) سورة البقرة آية ١٧٧.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص٦.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ٧.
- (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج١ ص٩٨.

يوضح لنا الشيخ الدوسري حمنى الغيب فيقول: " الغيب هو: ماغاب وحجب علمه عن النفوس وخالف المحسوس "().

المطلب الثاني

الإيمان بالغيب

والمغيبات التي ورد ذكرها في القرآن أو السنة يجب الإيهان والتصديق بها بل إن الله يمتدح من آمن بالغيب فيقول سبحانه عن المؤمنين في أول سورة البقرة: ﴿ يُؤْمِنُونَ اللهُ يَمتُدُ مَن الطّفَيَةِ وَمُمّا رَزَقُنَهُمُ يُنفِقُونَ ﴾ ()، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كِبِيرٌ ﴾ ().

#### والغيب عند المفسرين على معنيين:

أ- ما غاب عن الحاسة: وهو المعني هنا أي ما يتعلق باليوم الآخر، وما يلحق به من البعث والحشر والحساب والميزان والصراط والحوض والشفاعة والجنة والنار.

ب- ما غاب عن أنظار الخلق: فهم يؤمنون بالله ويخشونه في حال غيابهم عن الناس " ().

ويؤكد الشيخ الدوسري - رحمه الله - أن الإيهان بالغيب يكوِّن عند المسلم رقيباً باطنياً يدفعه لطلب ما عند الله من خيري الدنيا والآخرة، فيعمل الطاعات ويبتعد عن المعاصي حيث يقول: "الإيهان بالغيب الذي هو مصدر الكهال ومنبع كل خير وبركة؛ لأنه يجعل في ضمير الإنسان رقيباً داخلياً يذكره بالله ومراقبته ويخوفه من

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ١٣.
  - (٢) سورة البقرة الآية: ٣.
  - (٣) سورة الملك الآية: ١٢.
  - (٤) انظر تفسير ابن كثير ج١ ص٤٢.

عقوباته العاجلة والآجلة "() ويوضح هذا المعنى أيضاً فيقول " فالمؤمن بالغيب على الحقيقة هو الذي يستشعر دائماً مشاهد يوم القيامة وكل ما يرى في الدنيا من صنوف اللذات والنعيم، يذكر به نعيم الجنة الذي هو خير منه وأبقى فيبادر إلى الأعمال الصالحة، فيكون إنساناً صالحاً " ().

ولكن شرط ذلك الإيمان بالغيب عند الشيخ الدوسري ~ أن يكون إيماناً قوياً - ليس إيماناً سطحياً - يؤتي ثمرته وهي خشية الله، يقول الشيخ ~ في بيان ذلك: " يتضح في حصر الابتهال إلى الله به ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ () قوة الإيمان بالغيب بحيث يكون كالمشاهدة " ().

وتحدث الشيخ حن سبب تفاوت الناس في الإيمان والأعمال فقال: "إن السبب الأكبر في ذلك هو كون إيمان أكثر الناس بالغيب إيماناً سطحياً لا يوقظهم من الغفلة، ولا يحرك مشاعرهم نحو الآخرة، ولا يردعهم عن المخالفات "().

ثم أورد الشيخ - أمثله تطبيقية وتأملات بديعة لاستشعار الناس إيهانهم بالغيب في كل موقف من حياتهم اليومية، ففي الصلاة مثلاً:

- إذا وضع يديه على صدره ووقوفه في صلاته وقفة ذل بين يدي عزيز تذكر قيام الناس لرب العالمين حفاة عراة غرلاً.
  - وكلما سجد تذكر سجود سيد الخلق للشفاعة في أهل الموقف.
- وكلما أصابه الحر تذكر العرق الذي يلجم أهل الموقف إلجاماً، وتذكر الحرور الذي يصيب أهل النار.
  - (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص٦ وانظر أيضاً المصدرنفسه ج١ ص ٤٨٨ وج٢ ص٧.
    - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٧.
      - (٣) سورة الفاتحة الآية: ٥.
    - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج١ ص١٠٩.
    - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص٤٦٦.

- وكلما أصابه البرد تذكر زمهرير جهنم عياذاً بالله منها.
- وكلم سار إلى شيء حاسب نفسه على هذه المسيرة، هل هي تقربه إلى الله والجنة أو تبعده من الله وتقربه إلى النار؟.
  - وكلما عبر جسراً من الجسور والقناطر تذكر جسر جهنم الممدود على متنها.
- وإذا جلس يأكل تذكر مطاعم الجنة مما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين، وطعام أهل النار من الضريع والزقوم طعام الأثيم.
- وإذا أراد الشرب تذكر مشروبات أهل الجنة من الأنهار الأربعة، وشراب أهل النار من الصديد والحميم الذي يشوي الوجوه.
- وإذا أوقد النار للحاجة تذكر نار جهنم التي تزيد عن نار الدنيا بتسعة وستين ضعفاً ( ) .

ثم قال الشيخ - في ختام ما ذكر من تأملات "وهكذا يتذكر الآخرة في كل مناسبة ويستشعر أهوال يوم القيامة ومشاهدها العظام ليحسن سلوكه بدوام اليقظة وعدم الغفلة " ().

وأخيراً يوضح الشيخ ~ بأسلوبه الجميل مدى سعة الأفق عند المؤمن بالغيب، وأنه أصبح بإيهانه يؤمن بها جاء به الوحي محسوساً كان أو غير محسوس فيقول عن الإيهان بالغيب: "فينقله - يعني الإيهان بالغيب ينقل المؤمن - من دائرة الحس الحيواني الضيقة التي لا تؤمن إلا بالمحسوسات إلى دائرة التصور الإنساني الفطري الصحيح الذي يؤمن بالمحسوس وما وراءه، يؤمن بعالم المادة وما وراء المادة لأنه يؤمن بالغيب " ().



- (۱) فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله على "ناركم جزء من سبعين جزءاً من نار جهنم قيل: يا رسول الله إن كانت لكافية . قال: فضلت عليهن بتسعة وستين جزءاً كلهن مثل حرها "صحيح البخارى كتاب الخلق، باب صفة النار وأنها مخلوقه ، ج٣، ص ١١٩١ .
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص٤٦٧.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٨ ص١٠٢.

## Ali Fattani | | ...

### المطلب الثالث البعث بعد الموت

الإنسان في هذه الحياة الدنيا بين ساعتين يرقبهما المؤمن ويخشاهما ويعد لهما الأعمال الصالحة.

الساعة الصغرى: وهي ساعة الموت.

والساعة الكبرى: هي يوم البعث والحساب والجزاء ().

والشيخ عبدالرحمن الدوسري حوهو يتحدث عن البعث بعد الموت يوضح لنا بعض المسائل:

#### المسألة الأولى: قصة البعث:

في تفسير السيخ ~ لقوله تعالى: ﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِأَللَهِ وَكُنتُم أَمُونَا اللهِ وَكُنتُم أَمُونَا اللهِ فَا يَعْيِيكُم ثُم إِلَيْهِ وَرُجَعُونَ ﴾ () ، يقول موضحاً لنا قصة البعث بإيجاز: "أي يقبض أرواحكم التي فيها قوام حياتكم فتنحل أبدانكم بمفارقتها إياها وتعود إلى أصلها ميتة منبثة في طبقات الأرض حتى ينعدم وجودها ما عدا (عجب الذنب) () ثم إنه على لمحييكم حياة ثانية كما أحياكم بعد الموتة الأولى حياة تكون أرقى وأكمل من الحياة السابقة إن أنتم حققتم طاعة الله والإيمان به، لأنكم في الحياة الثانية "إليه ترجعون" فينبئكم بما عملتم ويحاسبكم على ما اقترفتم " ().

- (١) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص ١٤٧ ١٤٨.
  - (٢) سورة البقرة آية: ٢٨.
- (٣) هو فتح العين وإسكان الجيم أي العظم اللطيف الذي في أسفل الصلب وهو رأس العصعص وهو أول ما يخلق من الآدمي هو الذي يبقى منه ليعاد تركيب الخلق عليه (شرح النووي بصحيح مسلم، ج١٨، ص ٩٢).
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٧٠

### المسألة الثانية: الاستدلال على البعث بعد الموت بأدلة محسوسة:

البعث بعد الموت أمر من الغيب، ولكن حتى يقرر القرآن الكريم هذه المسألة يرد فيه استخدام الدليل الحسي كثيرا، والحكمة من ذلك الرد على الملاحدة الذين لا يؤمنون إلا بالمحسوس، فكانت أدلة البعث أمثلة واقعية محسوسة لردعهم وإقامة الحجة عليهم يقول الشيخ الدوسري ~: "ولهذا نجد أكثر ما في القرآن يركز عقيدة التوحيد والإيهان بالبعث، ولم يجعل الله الأخبار فيه أخباراً مجردة، بل جعلها مركزة على الكائنات الحسية والأمثلة العقلية المخرسة للملاحدة، فدلائل القرآن على ذلك من أقوى الدلائل التي لا ينكرها إلا المغالطون المعاندون " ().

وفي قصة قتيل بني إسرائيل يقول الله تعالى: ﴿فَقُلْنَا أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَأَ كَذَالِكَ يُحْيِ ٱللّهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ().

وقد استخرج الشيخ الدوسري ~ دليلاً حسياً من قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ يُحِي اللّهُ ٱلْمَوْتَى ﴾ () حيث يقول في تفسير الآية "تدليل حسي واضح على الأمر الغيبي الذي تتطرق الشكوك إليه... إلى أن قال: ويقيم الحجة على الكافرين؛ لأن هذه القصة قد شوهدت بالعيان وتواترت أخبارها، فهي من بعض حجج الله الكبيرة " ().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص ٢٠١.

### المسألة الثالثة: شبهة والرد عليها:

أخبر الشيخ الدوسري أن من شبه منكري البعث "دعوى ضعف المادة واختلاط الأجزاء المتفرقة، وكون بعض الأجسام يكون مأكولاً ممتزجاً بأجسام أخرى...، وبعضها غريق طعم للأسهاك، وبعضها حريق " (). وقد رد الشيخ على شبهة القول بضعف المادة بقول: "فالنظر ينبغي أن يكون إلى قدرة الفاعل وقوته لا إلى ضعف المواد" ().

أما بالنسبة للقول بالاختلاط والتفريق وأن ذلك مانع من البعث فيرد الشيخ حدة الشبه بقوله "جواب الشبهة الثانية التي هي الاختلاط والتفريق، فإن الله سبحانه أرانا من عجائب خلقه المادي أن حسالة الذهب المتفرقة في التراب الكثير إذا ألقى عليها قليل من زئبق اجتمع الذهب مع تبدده فكيف بالقدرة الإلهية التي من تأثيرها خلق كل شيء من لا شيء لا من شيء" ().

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ ٱللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴾ ().

وقال تعالى: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ().

ويقول في بيان خطورة هذه الشبهة "وهذه الشبهة الخطيرة من أقوى شبهات الشياطين وإضلالهم في أقدم العصور وأحدثها وقد ذكرها الله في القرآن (٢)



- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص٣٩٢.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص٣٩٣.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص ٣٩٣.
  - (٤) سورة الزمر الآية: ٦٢.
  - (٥) سورة البقرة الآية ١٤٨.
- (٦) يعنى قول الله تعالى ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْتَهُ مِن نُطَّفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ سورة يس آية ٧٧.
  - (V) صفوة الآثار والمفاهيم ، ج٦، ص ٣٩٢ ..

### 🖘 المسألة الرابعة: الجزاء والحساب:

لما تحدث السيخ حون الجزاء في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّمَا تُوفَوْنَكَ اللَّهِ وَكُمْ مَوْمٌ اللَّهِ الشيخ وجود أَن الجزاء التام سيكون يوم القيامة رغم وجود جزاء قبل ذلك في الدنيا أو البرزخ حيث يقول: " فتوفية الأجور النهائية التي لا تتخلف، ولا ينقص منها أو يزاد فيه مثقال ذرة يكون يوم القيامة... إلى أن قال: ويوم القيامة هو اليوم الذي يحصل فيه توفية الأجور وتوفية العقوبات " ( ) هذا الجزاء التام.

أما جزاء الدنيا والبرزخ فهو جزاء ناقص كما قال الشيخ -: "هذا وإن التوفية الجزاء الأعمال تقتضي التكميل لأن ما يجريه الله من جزاء المطيعين وعقوبة العاصين في الدنيا وفي البرزخ هو شيء ناقص ومنقطع "().

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية: ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص ٤٥٨.

<sup>(</sup>٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص٥٥٨.

### 🐟 المسألة الخامسة: الشفاعة:

الشفاعة: هي التوسط للغير بجلب منفعة أو دفع مضرة () والمقصود بها هنا الشفاعة يوم القيامة. والشفاعة ثابتة بأدلة الكتاب والسنة فمن الكتاب قوله تعالى: ﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكِ فِي السَّمَوَتِ لَا تُغَنِي شَفَاعَ أَبُمُ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاّءُ وَيَرْضَى ﴿ () وقوله تعالى: ﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكِ فِي السَّمَوَتِ لَا تُغَنِي شَفَاعَ أَبُمُ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاّءُ وَيَرْضَى ﴿ () .

ومن السنة حديث الشفاعة الطويل وفيه " يُقال -أي للنبي الله الرفع رأسك وسل تعطه وقل يُسمع واشفع تُشفع " ( ) .

وهذا الحديث قد ذكره الشيخ الدوسري - في تفسيره وعلّق عليه قائلاً: " وقد أحببت ذكره في هذا التفسير المتواضع دفعاً للشبهة وإثباتاً لشفاعة سيدنا محمد الله على: للمخلصين من الموحدين وأنها بعد استئذان الله تعالى:

ومن خلال الآيات السابقة تتضح شروط الشفاعة وهي شرطان:

- ١. إذن الله للشافع أن يشفع.
- ٢. رضا الله عن المشفوع له.

وبيّن الشيخ الدوسري حكيفية طلب شفاعته وي حيث يقول: "الشفاعة لا تطلب منه - أي من النبي و الدنيا استقلالاً أبداً لا في حياته ولا بعد وفاته، وإنها يطلبها المؤمن من الله فيقول: اللهم شفعه في اللهم لا تحرمني من شفعائه" () الجعلني من شفعائه" ().

- (١) معجم ألفاظ العقيدة، لعامر عبدالله فالح ص ٢٤٠.
  - (٢) سورة البقرة الآية: ٢٥٥.
    - (٣) سورة النجم الآية: ٢٦.
- (٤) صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب قول الله تعالى: "ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه. ج٤ صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب قول الله تعالى: "ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه. ج٤ ص١٦٢٤ برقم ٢٦٦٢ برقم ٢٠٦٢ برقم ٢٠٦٢ برقم ٢٠٦٢ برقم ٢٠٢٠ برقم ٢٠٢٠ برقم ٢٠٢٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠٠ برقم ٢٠٠ برقم ٢٠
  - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ٤٥٧.

وقال في موضع آخر: "وإذن فالشفاعة تتوقف على إذن الله، وإذنه لا يعلم إلا بوحي منه، وحينئذ لا يجوز طلبها ولا رجاؤها أبداً إلا من الله بخالص الدعاء والضراعة "().

ووضّح الشيخ الدوسري من الشفاعة مرتبطة بالعلم ففي شرحه لآية الكرسي ذكر مناسبة ذكر قوله تعالى: ﴿يَعُلُمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ () بعد قوله: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ﴿ ﴾ ، حيث يقول: وهذه الجملة من تلك الآية (آية الكرسي) هي كدليل على نفي الشفاعة بالمعنى المعروف عند أهل الكتاب والمشركين، وذلك أنه لما كان عالماً بكل شيء فعله الناس في ماضيهم وفي حاضرهم الذي بين أيديهم وما يستقبلونه... كانت الشفاعة المعهودة مما يستحيل عليه ﷺ: لأنها لا تتحقق إلا بإعلام الشفيع للمشفوع عنده من أمر المشفوع له وما يستحقه من العفو مما لا يعلم المشفوع عنده منه شيئاً... وهذا يستحيل على الله الذي علمه محيط بكل شيء ولا يخفى عليه خافية " () .

والمشركون مهما اعتزوا بالوسائط من أشخاص أو آلهة واعتقدوا أنها تشفع لهم يوم القيامة فإن ذلك كله ذاهب أدراج الرياح يقول الشيخ الدوسري "والشفاعة الشركية المعروفة التي يعتز بها الكافرون والفاسقون، ويظنون أن الله يرجع عن تعذيب المستحق للعذاب منهم لأجل أشخاص ينتظرون شفاعتهم... هي من شأن أهل الظلم والبغي قاصري العلم بأحوال الناس والله سبحانه محيط علمه بكل شيء "().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ٤٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص٤٥٨.

<sup>(</sup>٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ٥٥٩.

### 🖘 المسألة السادسة: الجنة والنار:

الجنة والنار هما نهاية المطاف والجزاء في الآخرة يقول الشيخ الدوسري -: " إن الله جعل الجنة دار جزاء وثواب وقسم منازلها على قدر أعمال أهلها ولهذا خلقها وجعل النار دار جزاء أخرى للعصاة وقسمها على قدر خطيئات أهلها وكفرهم، فلا بد لكل دار من ساكن، فلهذا جعل بني آدم في الأرض ليعمل كل منهم ما يوصله إلى منزله في الدار الآخرة، من جنات النعيم أو نيران الجحيم " ().

وتكلم الشيخ حون جزاء المؤمن فأخبر أن الله "يُعَدُّ له في جنات عدن ما أعده لأوليائه الصالحين مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، خلودٌ وأمنٌ في غرف من فوقها غرف، من دخلها ينعم لا يبأس ولا تبلى ثيابه ولا يفنى شبابه "().

ووضح الشيخ الدوسري - رحمه الله - الحكمة من وصف الجنة في القرآن الكريم كثيراً بكون الأنهار تجري من تحتها ثم ذكر أنواع الأنهار فقال: "ذكر الجنات مشفوعاً بالأنهار الجارية يدل على أن أنزه البساتين وأكْرَمها ما كانت أشجارها مظلة والأنهار خلالها مطردة، هذا إذا كانت كلها من ماء، فكيف بك إذا كانت الأنهار متنوعة، كما ذكر الله عن أنهار الجنة من أنها أربعة:

أحدها: نهر من ماء غير آسن.

ثانيها: نهر من لبن لم يتغير طعمه.

ثالثها: من خمر لذة للشاربين بلا سكر ولاغول.

رابعها: من عسل مصفى.

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ١١٣، ص ١١٤.
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج١ ص ٩٥.

Mi Fattani | | ( ...

هذه الأنهار النظيفة السليمة جعلها الله لذوي القلوب السليمة " ( ) .

ويورد الشيخ ~ أحياناً اعتراضاً أو شبهة ويرد عليها وأذكر مثالين لذلك.

المثال الأول: كيف يجتمع في عذاب النار، الحر والزمهرير الشديد البرد؟ فيبين الشيخ ~ ذلك من عدة أوجه:

أولاً: أن ذلك الاختلاف تنويع في العذاب.

ثانياً: أن هذا الاختلاف قد يكون بسبب سعتها مثل أرض الدنيا التي فيها مواقع شديدة الحر ومواقع شديدة البرد.

ثالثاً: وإذا لم يكن بسبب السعة فإن الله قادر على أن يوجد هذا وهذا وأورد الله الشيخ حورة تقريبية للمسألة، فقال: "ومن شاهد في هذا الزمان كيف أقدر الله المخلوق على صنع مبردات تشتغل على نار الغاز أو الكهرباء ونحوه من النيران فتتكيف بإذن الله إلى برودة لم يستبعد ما يحصل في نار الآخرة من المضادات مها اشتد إلحاده وغروره بعلمه المادي "().

المثال الثاني: إذا كانت الجنة عرضها السهاوات والأرض فأين محل النار؟

وجواب الشيخ حمل ذلك هو "ليس الساوات والأرض بشيء بالنسبة لوسع الله، فإنها بالنسبة إلى الكرسي كحلقة ملقاة في فلاة من الأرض ثم الكرسي بالنسبة للعرش كذلك وجميع العوالم كالذرة بيد أحدنا بالنسبة لوسع الله "().

إذن يوجه جواب الشيخ - إلى أن هذه الشبهة لا مسوغ لها إذا تأمل الإنسان في مدى سعة ملكوت الله، فإذا كان عرض الجنة السموات والأرض فهذا لا يعنى نفي وجود النار كما زعم المبطلون.

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص٥٦.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ٤٧٨.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣ ص ٤٦٢.

وبالنسبة للجنة والنار فهم خالدتان لا تفنيان وقد وصف الشيخ الدوسري - النار بدار الشقاء السرمدي ().

وقال عن مصير أهل النار "ولكن نهاية المطاف، ودار القرار، هي جهنم، ولهذا قال تعالى: ﴿مَأُونَهُمْ جَهَنَمُ وَبِئُسَ ٱللَّهَادُ ﴾ " () أي بئس المقر الذي تكون النار فيه فراشاً ولحافاً " () ، وقال الشيخ حفي موضع آخر: (وحياتهم التي عاقبته الخلود في النار) ().

وأما خلود أهل الجنة فيها مقابل خلود أهل النار في جهنم فيقول عن ذلك الشيخ حند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَمُمْ جَنَّتُ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا الشيخ خيد تفسيره لقوله تعالى: ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَمُمْ جَنَّتُ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا نُزُلًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَاعِندَ ٱللّهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَادِ ﴾ () " وقد أوقع الله ذلك الاستدراك بكلمة "لكن" أحسن موقع في مقابلة ما أخبر به عن الكافرين، من قلة متاعهم في الدنيا وخلودهم في جهنم وذلك في شيئين:

١. إخباره سبحانه عن مكان استقرار المؤمنين هي الجنات التي وعدهم بها.

٢. الخلود فيها ودوام الإقامة والتمتع بنعيمها الذي ليس بمقطوع ولا ممنوع.

فقابل الله دار الكافرين - جهنم - بدار المؤمنين - جنات الخلد - وقابل متاع الكافرين وانقطاعه عنهم، بخلود المؤمنين في منازلهم - جنات النعيم - وكون استقرارهم فيها دائماً أبد الآبدين " ().



- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص ٤٥٩.
  - (٢) سورة آل عمران: الآية: ١٩٧.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٤، ص ٤٨٣.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص٤٨٣.
    - (٥) سورة آل عمران الآية: ١٩٨.
  - (٦) صفوة الآثار والمفاهيم ج٤ ص ٤٨٣.

# الباب الثاني

جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في الدفاع عن عقيدة السلف

ويشتمل على ثلاثة فصول:

🕸 الفصل الأول: جهوده في مواجهة المتكلمين.

الفصل الثاني: جهوده في مواجهة المتصوفة.

🕸 الفصل الثالث: جهوده في مواجهة الرافضة والباطنية.

## تهيسا

بعد الكلام في الباب الأول عن جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري سفي توضيح عقيدة السلف آثرت أن يكون الكلام في الباب الثاني عن الشق الآخر من عنوان الرسالة وهو الدفاع عن العقيدة، والمتأمل الفاحص لآثار الشيخ سمن كتب ومقالات وغيرها يرى حرصه على الدفاع عن هذه العقيدة التي قد تشرَّب بها دمه سو حرصه على كشف عوار أهل البدع والضلالات وأصحاب الفرق الضالة، بل والمناهج والمنظات العالمية التي تخطط للنيل من الإسلام والمسلمين ومنها الماسونية.

وكان الشيخ عبدالرحمن الدوسري حيملم مقدار الحاجة لهذا الدفاع، وكان يرى أن البدع قد انتقلت من طور انتشار تقليدي إلى طور مخطط ومدروس، مما يجعل مهمة العلماء والمعلمين أعظم، وأستأنس هنا بنقل ما يدل على ذلك.

يقول -: "إن مصيبة البدعة عويصة من أول أمرها لأن صاحبها مقتنع بها ويرى صوابها، فلا يبحث عن الحق وليس عنده استعداد لقبول ما يُلقى إليه من تفنيدها، هذا في الزمن السابق... فأما اليوم فقد ازدادت تعقيداً وأصبح أهلها دعاة يملكون من وسائل المكر والإقناع ما ليس عند أهل السنة له مثيل يقابلونه به، فأصبحت مشربة في القلوب، وعند أهلها من الجدل العقيم الذي يحاول أهله جذب غيرهم، خصوصاً بعد ما دخلت مذاهبهم الأغراض السياسية وأصبحوا يعملون لتحصيل القيادة"().

ثم أرشد الشيخ - الى الواجب على العلماء تجاه هذا التخطيط المُحدث المُنظم فقال: " فعلى علمائنا مقابلة التخطيط بتخطيط أقوى منه، وأن لا ينشغلوا بالمهاترات، ولا يسمحوا لأعدائهم أن يشغلوهم بها أبدا وإني لا أقول هذا رفضاً لقواعدهم في التكفير - حاشا - ولكن لبيان ما اختلف من واقع أهل البدع حتى يطمع المسلم في

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج ٦ ص ٣٠٥.

غير مطموع أو يعيش بليداً مغروراً يقيس الآخرين على الأولين دون النظر إلى الفوارق الكثيرة المستحدثة الخطيرة" من هذا الشعور بخطر انتشار البدع واختلافها عن الماضي من حيث التخطيط والتنفيذ وإغراء العامة بالدخول فيها ينطلق الشيخ مدافعاً عن العقيدة بكل وسيلة حتى أن تصحيح الإيهان، وزرع قوة العقيدة في قلوب الناس، كان شغله الشاغل، وقد أدرجت تحت هذا الباب الفصول التالية:

الفصل الأول: جهوده في مواجهة المتكلمين من المعتزلة والأشعرية.

الفصل الثاني: جهوده في مواجهة المتصوفة.

الفصل الثالث: جهوده في مواجهة الرافضة والباطنية.

وأسأل الله الإعانة والتوفيق.



# جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في مواجهة المتكلمين

## وفيه تمهيد ومبحثان: -

المبحث الأول: جهوده في مواجهة المعتزلة.

المبحث الثاني: جهوده في مواجهة الأشعرية.

\* \* \* \* \* \* \*

### تهييك

(علم الكلام) () هو الذي ينتسب إليه المتكلمون أو أهل الكلام، والذين ذمهم السلف في منهجهم، وطريقتهم، وما توصلوا إليه؛ لأن منهجهم قائم على تقديس العقل، وتقديمه على النقل

ومن أقوال أهل السنة فيهم مقالة الإمام الشافعي - المشهورة (حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريد النّعال ويطاف بهم في العشائر والقبائل ويقال هذا جزاء من ترك الكتاب والسنة وأقبل على الكلام) وقال أيضاً - شعراً:

كل العلوم سوى القرآن مشغلة إلا الحديث وإلا الفقه في الدين العلم ما كان فيه قال حدثنا وماسوى ذاك وسواس الشياطين"()

"وقال أبو يوسف القاضي (): "من طلب الدين بالكلام تزندق"، وقال الإمام أحمد: "ما ارتدى أحد بالكلام فأفلح، وكل أحدٍ نظر في الكلام، إلا كان في قلبه غل على أهل الإسلام" ().

- (۱) جاء في معجم مقاليد العلوم لأبي الفضل عبدالرحمن جلال الدين السيوطي ج ۱ ص ۷۰ تعريفات لهذا العلم منها "علم الكلام: ما يبحث فيه عن ذات الله تعالى وصفاته وأحواله المكنات في المبدأ والمعاد على قانون الإسلام " وقيل: علم يبحث فيه عن الأعراض الذاتية للموجد من حيث هو من قانون الإسلام، وقيل: علم يقدر معه على إثبات العقائد الدينية بإيراد الحجج ودفع الشبهة وهو ليس كذلك".
  - (٢) شرح العقيدة لابن أبي العزج ١ ص ٧٢.
- (٣) هو الإمام العلامة فقيه العراقيين يعقوب بن إبراهيم الأنصاري الكوفي، صاحب أبي حنيفة ت١٨٢ هـ (طبقات الحفاظ، تأليف: عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي أبي الفضل ج١ ص١٢٨).
- (٤) درء تعارض العقل والنقل، تأليف تقي الدين شيخ الإسلام أحمد بن عبدالسلام بن عبدالحليم بن تيمية ، ج١، ص ٢٣٢.

وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية ~ سبب ذم السلف علم الكلام فقال: "فذموه - أي علم الكلام - لاشتهاله على معان باطلة مخالفة للكتاب والسنة ومخالفة للعقل الصريح... وكل ما خالف الكتاب والسنة فهو باطل قطعاً" ().

وقد نقد الشيخ الدوسري ما ذهب إليه أهل الكلام ووصف طريقتهم بأنها من أخبث الطرق والمسالك حيث يقول "أما أهل الكلام أتباع المتخرجين على طالوت حفيد ابن الأعصم اليهودي ساحر رسول الله الله فهم يقولون: إن كلام الفلاسفة وقواعدهم العقلية تفيد اليقين والقطع وإن كلام الله ورسوله يفيد الظن وإذا تعارضت القواطع العقلية مع الظواهر السمعية قدمت قواطع العقل فهذا أخبث أصل أصلوه، وأفسدوا به العقائد الصحيحة" ().

وقد تأثر هؤلاء بعلم المنطق اليوناني المستورد فضلوا، وأضلوا كثيراً، وأجد الشيخ الدوسري حكثيراً ما يذم انشغالهم بعلم المنطق () ومن ذلك قوله: "وإنها علماء الكلام المشغوفون بقواعد المنطق الذي هو قول على الله بغير علم"().

وقال عنهم أيضاً: (خلطوا الينبوع المحمدي الصافي بقلوط () المنطق اليوناني وأشركوا فلاسفة اليونان برسالة محمد الله بل أكثرهم فضّل قوانين منطقهم على وحي الله حيث جعلها تفيد اليقين والوحي لا يفيده بزعمهم، فهاذا يبقى من الإسلام بعد هذا؟ وقد أحدثوا في الأمة شيعاً ومذاهب كثر بينهم الجدل والشقاق وأخذوا ينبزون

- (١) درء تعارض العقل والنقل ، لشيخ الإسلام بن تيمية، ج ١، ص ٢٣٢ ٢٣٣ .
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٥ ص١٧٩.
- (٣) علم المنطق: يفسره أصحابه "آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكرة " (معجم مقاليد العلوم، تأليف: أبي الفضل عبدالرحمن جلال الدين السيوطي، ج١ ص١١٧).
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص١٨١.
- (٥) القلوط النهر القذر إلا أنه جار تنصب إليه الأقذار والأوساخ (لسان العرب لابن منظور ج ٧ ص ٨١).

أهل السنة بالألقاب الشنيعة، ففسحوا بذلك المجال للعابثين المغرضين من كل نوع) ().

وفي هذا الفصل سيكون الحديث عن جهود الشيخ حفي مواجهة المتكلمين وخصصت الحديث عن المعتزلة، والأشعرية وأسأل الله الإعانة والتوفيق.

(۱) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص٣٢١، وانظر أيضا المصدر نفسه، ج١ ص٤٥ وج٢ ص٢٨٧ وص ٥٠ وج٤ ص٢٨٧، والأجوبة المفيدة ص٥١.

## المبحث الأول

## جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في مواجهة المعتزلة

## ويشتمل على مطلبين :

المطلب الأول: نشأة المعتزلة وبعض عقائدها.

المطلب الثاني: المسائل التي تطرق إليها الشيخ عبدالرحمن المطلب الثاني: المسائل التي تطرق إليها الشيخ عبدالرحمن المطلب الثاني:

\* \* \* \* \* \*

### المطلب الأول نشأة المعتزلة وبعض عقائدها

### نشأتها:

" المعتزلة اسم يطلق على فرقة ظهرت في الإسلام في القرن الثاني الهجري ما بين سنة ١٠٥ وسنة ١١٠هـ بزعامة رجل يُسمى واصل بن عطاء الغزّال.

نشأت هذه الطائفة متأثرة بشتى الاتجاهات الموجودة في ذلك العصر، وقد أصبحت المعتزلة فرقة كبيرة تفرعت عن الجهمية في معظم الآراء، ثم انتشرت في أكثر بلدان المسلمين انتشاراً واسعاً "().

### بعض عقائدها:

"جاءت المعتزلة في بدايتها بفكرتين مبتدعتين:

الأولى: القول بأن الإنسان مختار بشكل مطلق في كل ما يفعل فهو يخلق أفعاله بنفسه، ولذلك كان التكليف، ومن أبرز من قال ذلك غيلان الدمشقي () الذي أخذ يدعو إلى مقولته هذه في عهد عمر بن عبدالعزيز () حتى عهد هشام بن عبداللك ()،

- (۱) فرق معاصرة تنسب إلي الإسلام وبيان موقف الإسلام منها د/ غالب بن علي عواجي ج٣، ص١١٦٣.
- (۲) هو غيلان بن مسلم ، المقتول في القدر، ضال، مسكين، حدث عنه يعقوب بن عتبة ، كان من البلغاء، وقال ابن المبارك: كان من أصحاب الحارث الكذاب، وممن آمن بنبوته (لسان الميزان لابن حجرج ٤ ص ٤٢٤).
- (٣) هو الخليفة العادل عمر بن عبدالعزيز بن مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أمية بويع له بالخلافة بعد سليان بن عبداللك وأمه أم عاصم بنت عاصم بن عمر بن الخطاب توفي سنة ١٠١ وهو ابن إحدى وأربعين سنة (تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل، تأليف: أبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبدالله الشافعي، ج٥٥، ص ١٢٦.
- (٤) هو الخليفة الأموي هشام بن عبدالملك بن مروان بن الحكم، وكان هشام حازماً عاملاً كانت مدة خلافته

فكانت نهايته أن قتله هشام بسبب ذلك.

الثانية: القول بأن مرتكب الكبيرة ليس مؤمناً ولا كافرا، ولكنه بمنزلة بين المنزلتين هذه حاله في الدنيا، أما في الآخرة فهو لا يدخل الجنة؛ لأنه لم يعمل بعمل أهل الجنة بل هو خالد مخلد في النار.

\* ثم حرر المعتزلة مذهبهم بخمسة أصول:

- -التوحيد.
  - -العدل.
- -الوعد والوعيد.
- -المنزلة بين المنزلتين.
- -الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ومعناها عندهم على وجه الاختصار ما يلي:

1. التوحيد: ومعناه عندهم أن الله منزه عن الشبيه والماثل قال تعالى: ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِ مَنَى مُنَا عَلَى اللهُ عندهم أن الله منزه عن الشبيه والماثل قال تعالى: ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِ مَنَى مُنَا مُنَا وَلا يَجْرَي على الناس " وهذا حق " ولكنهم بنو عليه نتائج باطلة منها:

- استحالة رؤية الله تعالى لاقتضاء ذلك نفي الصفات.
- أن الصفات ليست شيئا غير الذات وإلا تعدد القدماء في نظرهم.
  - أن القرآن مخلوق لله على النفيهم عنه سبحانه صفة الكلام.

٢. العدل: ومعناه في رأيهم أن الله لا يخلق أفعال العباد، ولا يحب الفساد بل أن

- = من عام ١٠٥هـ إلى ١٢٥هـ حيث توفي في ربيع الآخرة في سنة خمس وعشرين ومائة [تاريخ الخلفاء، تأليف: عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي ، ص ٢١٨].
  - (١) سورة الشورى الآية: ١١.

العباد يفعلون ما أمروا به، وينتهون عما نهوا عنه للقدرة التي جعلها الله لهم، وركبها فيهم وأن الله لم يأمر إلا بما أراد، ولم ينه إلا عما كره، وأنه ولي كل حسنة أمر بها، بريء عن كل سيئة نهى عنها، لم يكلفهم ما لا يطيقون ولا أراد منهم ما لا يقدرون عليه. وذلك لخلطهم بين إرادة الله تعالى الكونية وإرادته الشرعية.

٣. الوعد والوعيد: ويعني أن يجازي الله المحسن إحسانا، ويجازي المسيء سوءا، ولا يغفر لمرتكب الكبيرة إلا أن يتوب.

٤. المنزلة بين المنزلتين: وتعني أن مرتكب الكبيرة في منزلة بين الإيهان والكفر فليس بمؤمن و لا كافر.

٥. الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: فقد قرروا وجوب ذلك على المؤمنين نشرا لدعوة الإسلام وهداية للضالين وإرشادا للغاوين كلٌ بها يستطيع: فذو البيان ببيانه والعالم بعلمه، وذو السيف بسيفه وهكذا، ومن حقيقة هذا الأصل أنهم يقولون بوجوب الخروج على الحاكم إذا خالف وانحرف عن الحق. ()

(۱) الموسوعة الميسرة للجهني ج١ ص ٦٧ و ٦٨ بتصرف يسير.

# Mi Fattani | | ( ...

# المطلب الثاني: المسائل التي تطرق إليها الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ فيما يتعلق بالمعتزلة

### 🐟 المسالة الأولى: بيان خطر المعتزلة:

المعتزلة خطرها عظيم، لأنها جمعت بين ضلالات وشبهات وبدع عديدة سواءً في منهجها أو ما ترتب عليه من نتائج وقد بين العلماء خطرها قديما وحديثا

قال ابن عبدالأعلي () حنسمعت الشافعي الشه يوم ناظر حفصاً الفرد () وكان من متكلمي المعتزلة يقول: لأن يلقى الله كالله العبدُ بكل ذنبٍ ما خلا الشرك بالله خير من أن يلقاه بشيء من علم الكلام ولقد سمعت من حفص كلاما لا أقدر أن أحكيه" ().

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية حفي معرض ذكر بعض عقائد المعتزلة: "المعتزلة الذين فارقوا جماعة المسلمين، فاتباع سبيل المعتزلة دون سبيل سلف الأمة تركُّ للقول السديد الواجب في الدين، واتباع لسبيل المبتدعة الضالين "().

وقد بين الشيخ الدوسري حضر المعتزلة حيث يقول: "وأول الافتراق بدعه السبئية التي من فروعها الشيعة ثم الخوارج، ثم التجهم وفروعه من القدرية والمعتزلة وسائر أهل البدع الذين تفاقم شرهم، وبددوا طاقات الأمة وصاروا عونا

- (۱) هو أبو موسى يونس بن عبدالأعلى بن موسى الصوفي المصري الفقيه الشافعي أحد أصحاب الشافعي هي الله و معنى الدين، توفي بمصر سنة ٢٦٤ هـ (وفيات الأعيان، لابن خلكان ج ٧ ص ٢٤٩).
- (٢) حفص الفرد، مبتدع، قال النسائي: صاحب كلام، لايكتب حديثه وكفره الشافعي في مناظرته (لسان الميزان للحافظ ابن حجر العسقلاني ج٢ص ٣٣٠.
  - (٣) إحياء علوم الدين، تأليف: محمد بن محمد الغزالي أبي حامد، ج ١ ص ٩٥.
    - (٤) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام بن تيمية ج٤ ص١٤٦.

لأعدائها، وأخذوا يسعون للتمركز في المراكز السلطانية لينفثوا سمومهم ويستنصروا بالحكام على أهل السنة، ومن أخطرهم المعتزلة فإنه جرى بسببهم فتنة عظيمة امتحن فيها الأئمة وذهب ضحيتها الإمام أحمد الذي أودى الضرب بحياته الغالية على المسلمين"().

(١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢ ص ٢٦٣.

### 🖘 المسألة الثانية: قولهم بخلود مرتكب الكبيرة في النار:

سبق الحديث في هذه المسألة، وبيان مذهب السلف فيها، ومذاهب المخالفين، ومنهم المعتزلة الذين حكموا على مرتكب الكبيرة بأنه في الدنيا بمنزلة بين المنزلتين لا كافر ولا مؤمن، وأما الآخرة فمصيره إلى النار خالداً مخلداً فيها، وهذا القول بخلود صاحب الكبيرة في النار نتيجة لما أصلوه في مذهبهم بالنسبة لنصوص الوعد والوعيد، وقد وضّح ذلك الشيخ الدوسري م، وقارن بين مذهبهم ومذهب أهل السنة فقال: "والمعتزلة خصصوا آيات الوعد بالمؤمن الذي لم يذنب أو بالتائب، وآيات الوعيد بالكافر وصاحب الكبيرة الذي لم يتب، وأما أهل السنة فقد خصصوا آيات الوعيد بالكافر وبمن سبق في علم الله أنه يعذبه من المؤمنين العصاة، وخصصوا آيات الوعد بالمؤمن الذي لم يذنب وبالتائب، وبمن سبق في علم الله العفو عنه من المؤمنين العصاة العفو عنه من المؤمنين العصاة النه العفو عنه من المؤمنين العصاة الله العفو عنه من المؤمنين العصاة" ()

وقال أيضا: (وللمعتزلة جدلٌ آخر في حمل المغفرة للذنوب هنا على تأخير العقوبة دون إسقاطها، جرَّهم إليه الانتصار لمذهبهم... إلى إن قال: وليس عندهم كلامٌ يُلتفت إليه إلا المعارضة بآيات الوعيد، وأهل السنة يعارضونها بآيات الوعد) ()

وفي هذه المسألة للمعتزلة تأويلات وشبهات حول النصوص الشرعية لطي أعناق النصوص لما ذهبوا إليه كما هو ديدن أهل البدع، وسأذكر هنا بعض الشبه ورداً موجزاً للشيخ الدوسري حليها:

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٥ ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٥ ص٤٠٨.

### الشبهة الأولى:

استنادهم في خلود مرتكب الكبيرة واستدلالهم بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا أُمَّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ مَهَا نَهُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ مَهَا نَهُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدَّ لَهُ مُؤَمِناً مُؤْمِناً مَا الله بخلود القاتل عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ ( ) فالقتل كبيرة من كبائر الذنوب ومع ذلك حكم الله بخلود القاتل في النار. وقد أجاب الشيخ الدوسري حلى هذه الشبهة:

فقال  $\sim$ : ( فإن هذه الآية... تدل على أن الخلود غير التأبيد فإن الخلود معناه طول المكث) ( ) .

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ٩٣.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٥ ص٤٣٥.

### الشبهة الثانية:

تفسيرهم لحديث (من غشنا فليس منا) () أي ليس على طريقتنا فيكون ذلك مخرجا له عن دائرة الإيهان.

قال الشيخ الدوسري  $\sim$ : "قلت: وكذلك شرحهم لحديث (من غشنا فليس منا) أي ليس على طريقتنا، ونحو هذا المعنى مما يؤول به بعض الأحاديث في هذا الشأن وقد جاء في ترجمة الإمام أحمد  $\sim$  أنه لا يرضى بمثل هذا الشرح ويُخطئ صاحبه، وقال بعض المحققين: عليك أن تُقِرَّ الأحاديث كها وردت، أي تُمَّرها على ظاهرها بدون تأويلات لتنجو من مضرة الخطر والله الموفق للسداد" ().

وقد ذكر الشيخ الدوسري حمدا الكلام في معرض الردعلى الزمخشري حفي بعض تأويلاته للأحاديث على منهج المعتزلة ().

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الإيهان، باب قول النبي ﷺ: ( من غشنا فليس منا ) ج١ - ص٩٩ برقم ١٠١.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ - ص٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ - ص٧.

### الشبهة الثالثة:

استدلالهم بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهُدِيهُمْ طَرِيقًا \* إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِهَآ أَبَدًا ۚ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾ ()

على أن قوله تعالى: ( وَظَلَمُوا ) يدل على تخليد الظالم في النار، والظلم كبيرة من كبائر الذنوب، فدل ذلك على تخليد أهل الكبائر في النار.

يقول الشيخ الدوسري س في تفنيد هذه الشبهة": قوله تعالى: (وَظَلَمُوا) لا يدل على خلود أهل الكبائر في النار بشبهة قوله تعالى: (وَظَلَمُوا) لأن المقصود بالظلم ظلم حق الله بالتوحيد، وانتقاص جنابه العظيم بالافتراء عليه من أنواع الشرك و الدعاية وصد الناس عن دين الله... إلى أن قال: وليس المقصود بالظلم كبائر الذنوب فيكون دليلاً للمعتزلة وإنها المقصود بالظلم الشرك فها فوقه كها قال سبحانه عن لقهان: فيكون دليلاً للمعتزلة وإنها المقصود بالظلم الشرك فها فوقه كها قال سبحانه عن لقهان المنازلة والمؤرّك لَظُلُم عَظِيمٌ وقد فسره النبي فيها رواه البخاري وغيره أن الصحابة لما نزلت هذه الآية: ﴿ اللّه يَهُ عَلَم عَلَم الشرك وتلا عليهم آية لقهان ( ) . ثم ختم يظلم نفسه ؟ فأخبرهم بأن المقصود بها الشرك وتلا عليهم آية لقهان ( ) . ثم ختم الشيخ الدوسري سارد بقوله: (وعلى ما قلناه وأوضحناه فشبهة المعتزلة واهية وزعمهم باطل) ( ) .

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ١٦٨ و ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية ٨٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب ظلم دون ظلم، ج١، ص٢١ برقم ٣٢.

<sup>(</sup>٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ - ص ٣٢٣، بتصرف.

# Mi Fattani | | ( ...

### 🐟 المسألة الثالثة: إنكارهم حقيقة السحر:

المقرر عند أهل السنة والجماعة إثبات حقيقة السحر، يقول الإمام النووي تشرحه لصحيح مسلم: (قال الإمام المازري مندهب أهل السنة وجمهور علماء الأمة على إثبات السحر، وأن له حقيقة كحقيقة غيره من الأشياء الثابتة خلافاً لمن أنكر ذلك ونفى حقيقته وأضاف ما يقع إلى خيالات باطلة لا حقيقة لها، وقد ذكره الله في كتابه، وذكر أنه مما يتعلم، وذكر ما فيه إشارة إلى أنه مما يكفر به، وأنه يفرق بين المرء وزوجه، وهذا كله لا يمكن فيها لا حقيقة له) ().

والمعتزلة ممن أنكروا حقيقة السحر وأنه يؤثر حتى تتميز آيات الأنبياء يقول شيخ الإسلام ابن تيمية موضحاً ذلك: (كما أدخلت المعتزلة ونحوهم إنكار كرامات الأولياء وإنكار السحر والكهانة في الشرع بناء على أن ذلك يقدح في آيات الأنبياء، فجمعوا بين التكذيب بهذه الأمور وبين عدم العلم بآيات الأنبياء والفرق بينها وبين غيرها حيث ظنوا أن هذه الخوارق الشيطانية من جنس آيات الأنبياء وأنها نظير لها فلو وقعت لم يكن للأنبياء ما يتميزون به) ().

وللشيخ الدوسري - جهود في بيان حقيقة السحر، والرد على من أنكره وإيطال الشبهات في ذلك.

- (۱) هو محمد بن علي بن عمر التميمي المازري يكنى أبا عبدالله، ويعرف بالإمام، نزل المهدية من بلاد أفريقية أصله من مآزر مدينة في جزيرة صقلية على ساحل البحر، كان حسس الخلق، مليح المجلس، وكان قلمه في العلم أبلغ من لسانه، له مؤلفات في الفقه والأصول وشرح كتاب مسلم، توفي سنة ٥٣٦ه [الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تأليف: إبراهيم بن علي ابن محمد بن فرحون اليعمري المالكي، ، ج ١، ص ٢٨١].
  - (٢) شرح النووي على صحيح مسلم، تأليف: أبي زكريا يحي بن شرف بن مري النووي، ج١٤ ص ١٧٤.
    - (٣) النبوات لشيخ الإسلام ابن تيمية، ج ١ ص ٢٨٥.

# Mi Fattani | | ( ...

### أولاً: بعض أقوال الشيخ الدوسري ~ لإثبات حقيقة السحر:

- منها قوله ~ "جزم كثير من الناس بأن السحر لا حقيقة له، وأنه مجرد تخييل وتمويه، وقد دللوا على رأيهم هذا بآيات قرآنية كقوله تعالى: ﴿سَحَرُواْ أَعَيُنَ النَّاسِ ﴾ () وكقوله تعالى: ﴿يُغَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمُ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾ () ولكن الحق الذي لا مرية فيه هو أن السحر له حقيقة صحيحة ثابتة، وليس تأثيره في صحة الإنسان، بل في حياته) ().

ويقول - في موضع آخر: " وقوله تعالى: ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ عَلَى اللهُ عَلَى حقيقة السحر وسوء تأثيره... إلى أن قال: ولا ينكر أن للسحر تأثيراً في القلوب بالحب والبغض والألفة والنفرة وبإلقاء الشرور حتى يحول بين المرء وقلبه بإدخال الآلام، وعظيم الأسقام" ().

ويقول حند قوله تعالى: ﴿وَاتَبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ﴾ (): "وقد تجلت لنا في الآية حقيقة السحر التي لا يجوز إنكارها، ولو لم يكشف العلم الحديث عن كنهها". ()

- (١) سورة الأعراف الآية ١١٦.
  - (۲) سورة طه الآية ٦٦.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢، ص ٢٩٢ ٢٩٣.
  - (٤) سورة البقرة ١٠٢.
  - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢، ص ٣٠٣.
    - (٦) سورة البقرة آية ١٠٢.
  - (V) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ٣١١.

ثانياً: بعض شبهات منكري حقيقة السحر و رد الشيخ الدوسري حليها:

استدلالهم على نفي حقيقة السحر بقول الله تعالى: ﴿ يُغَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمُ أَنَّهَا تَعَالَى: ﴿ يُغَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمُ أَنَّهَا تَعَالَى الله تعالى: ﴿ يُغَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمُ أَنَّهَا تَعَالَى الله على الله

فنّد الشيخ الدوسري حهذه الشبهة بقوله: "للسحرة طرق وضروب كثيرة، منها ما هو خيال وتزييف، ولهذا التبس على كثير من الناس حقيقة السحر حتى أنكروه، ولو لم يكن له حقيقة و لا تأثير، لما كان بعض تناوله كفراً، ولما تعبدنا الله في كتابه الكريم بالاستعاذة من النفاثات في العقد وذلك في سورة الفلق لأن الاستعاذة من روح التوحيد، ولا يستعاذ بالله مما ليس له حقيقة، وكذلك الذي ليس له حقيقة لا يكون صاحبه كافراً يجب قتله، و لا يكون تعلمه كفراً، لكن لما كان للسحر حقيقة أخرى غير الشعوذة والتخييل، كان صاحبه كافراً واجب القتل، وكان المتعلم له كافراً" ().

ويوضح ذلك الشيخ الدوسري - في موضع آخر، فيقول: "وقد قال الرسول الله لم عنه الله شفاني" () والشفاء لا يكون إلا برفع العلة، وزوال المرض، فدل على أن له حقاً وحقيقة، فأضراره الحسية مقطوع بها بإخبار الله ورسوله على وجوده ووقوعه، وعلى هذا أهل الحل والعقد الذين ينعقد بهم الإجماع، ولا عبرة مع اتفاقهم بخلاف حثالة المعتزلة المخالفين للحق" ().

سورة طه الآية ٦٦.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢، ص ٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢، ص ٣٠٣.

### ب - شبهتان حول سحر النبي الله والرد عليهما:

ذكر الشيخ الدوسري ~ شبهتين للمخالفين في ذلك ورد عليهما حيث يقول: "أنكر بعض العلماء المتأخرين أن يكون الرسول في قد سحره يهودي أو يهودية، وهذا الإنكار لا ينبغي صدوره لاقتضائه إنكار واقعة محسوسة لا يجوز إنكارها، وقد ثبتت الأحاديث الصحيحة بها، وأن جبريل المنافق نزل إليه فرقاه بالمعوذتين. وشبهة أولئك المنكرين لسحره أمران:

أحدهما: أن الله قد عصمه من الناس، فكيف يتسلط عليه ساحر ثانيهما: أن المعوذتين من السور المكية"().

رد الشيخ حلى الشبهة الأولى بقوله (إن عصمة الله من الناس لا تنفي حصول السحر بل تنفي قوة تأثيره، وقد عصمه الله من تأثير السحر على جسمه أو عقله ولكن هؤلاء لم يتفطنوا لمعني قوله "يخيل إلي أني قد فعلت الشيء ولم أفعله" () وهذا واضح في عدم نفوذ السحر إلى أحاسيسه فأصبح تفكيره صحيحاً سلياً يعلم به فساد التخييل، وأنه لم يفعل شيئاً، فأصبح معصوماً من نفاذ السحر إلى عقله". ()

وبالنسبة للشبهة الثانية يرد عليها ~ بقوله "وأما المعوذتان فلا ينافي رقية جبريل كونها من السورة المكية" ( ) فقد كان نزولها قبل الهجرة ورقي بهما في المدينة بعد الهجرة فلا منافاة بين النزول والقراءة.

وبذلك قرّر الشيخ الدوسري - عقيدة السلف في بيان حقيقة السحر، ورد بعض شبهات المخالفين من المعتزلة وغيرهم.

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢، ص ٢٩٥ ٢٩٦.
- (۲) لفظ الحديث الموجود في الصحيحين على لسان عائشة < وهي تصف حال النبي ﷺ لما سحر (إنه يخيل الله أنه يفعل الشيء ولا يفعله....) صحيح البخاري كتاب الطب باب السحر، ج ٥ ص ٢١٧٤ برقم ٥٤٣٠ . برقم ٥٤٣٠ .
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢، ص ٢٩٦.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٢، ص ٢٩٦.

### 🐟 المسألة الرابعة: إنكارهم صفة الرؤية:

المعتزلة لم ينكروا صفة الرؤية فقط، بل أنكروا ونفوا جميع الصفات ولكن الحديث هنا عن "صفة الرؤية "لتطرق الشيخ الدوسري حلكلام عنها، بَيْنَ تقرير لها، ورد على المنكرين قال في باب التقرير والإثبات لصفة الرؤية: "وإن أهل السنة الصحاح يثبتون رؤية الله في الآخرة وينفونها في الدنيا لظاهر هذه الآية -يعني قوله تعالى: ﴿ لَن تَرَكِنِي ﴾ [ التي يأست موسى من رؤيته في الدنيا، ولقوله السخات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه " وبصره النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه " وبصره محيط بالجميع فلهذا احتجب عنهم حتى لا يحترقوا من نوره الله ) ( ).

ويقول أيضا: " الرؤية ممكنة في الآخرة، وثابتة عن الرسول السي بالتواتر ويدل عليها القرآن "().

وقد بين السيخ الدوسري حرأي المعتزلة في صفة الرؤية، وذكر كلاماً للزمخسري، ثم فنّد ما ذهب إليه، ووضح عدم صحته، وذلك عند تفسير قول الله تعلن في يَسْعُلُك أَهْلُ الْكِنْبِ أَن تُنزّلَ عَلَيْهِمْ كِنْبًا مِن السَّمَآءِ فَقَدُ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِن السَّمَآءِ فَقَدُ سَأَلُوا مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرْنَا اللهَ جَهْرَة فَأَخَذَتُهُمُ الصَّعِقَةُ بِظُلُمِهِمْ ... () حيث يقول: "هوى الزنخسري في هذه الآية مهاوي الضلال كعادته في كثيرٍ من تفسيره الذي ينحو فيه منحى الاعتزال، إلا أنه زاد تحامله على أهل السنة كها زاد تحامله عليهم في سورة الأعراف عند قوله سبحانه لموسى ﴿ لَن تَرَنْنِي ﴿ ففسر هنا قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الْأُعرافُ عَند قوله سبحانه لموسى ﴿ لَن تَرَنْنِي ﴾ ففسر هنا قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ

- (١) سورة الأعراف الآية ١٤٣.
- (٢) صحيح مسلم، كتاب الإيهان، باب في قوله التَّكِيُّلِيَّ "إن الله لا ينام" وفي قوله "حجابه النور..."ج ١ ص
  - (٣) صفوة الآثار المفاهيم ج ٦ ص ٩١.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص ٢٧.
    - (٥) سورة النساء الآية: ١٥٣.

الصَّعِقَةُ بِظُلِمِهِم ﴾ قال (): بسبب سؤالهم الرؤية ولو طلبوا أمرا جائزاً لما سموا ظالمين، ولما أخذتهم الصاعقة، كما سأل إبراهيم أن يريه إحياء الموتى فلم يسمه ظلماً ولا رماه بالصاعقة، فتباً للمشبهة ورمياً بالصواعق" اه ().

ثم ذكر الشيخ الدوسري - بعض النقولات في الرد على هذه الشبهة ثم قال: (قلت: وقد وصف الله بني إسرائيل بالظلم في كثير من أحولهم ومعارضاتهم التي هي أخف من هذه وليست مخالفة، كما بناه الزمخشري في بنائه الذي هوى على شفيره، وكثيراً ما يرمي المبتدعة أهل السنة بالتشبيه على إثباتهم النصوص، مع اعتقادهم التنزيه الكامل وعدم التشبيه بتاتا، مرتكزين على قوله سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِثَلِهِ عَنْ الْحَقَ" () تنفيراً منهم للعوام عن الحق" ().

ويقول الشيخ الدوسري - في موضع آخر: "ولم ينكر رؤية الله سوى المعتزلة وأكثر فروع الجهمية تلاميذ اليهودي (طالوت حفيد ابن الأعصم) الذي سحر النبي وكذلك الزنادقة الذين سيحجبهم الله عن رؤيته، وقد شنّع الزمخشري على أهل السنة وأقذع من شتمهم عند كلامه على آية من سورة الأعراف: ﴿ لَن تَرَكِنِي ﴾ () معماً نفي الرؤية في الدنيا والآخرة ضارباً بباقي النصوص عرض الحائط أو محرفاً لها كتحريف اليهود بالتأويل الفاسد) ().

- (١) أي الزمخشري لأن الشيخ الدوسري ~ ينقل كلامه.
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص ٢٩.
    - (٣) سورة الشورى آية ١١.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٧ص ٢٩-٣٠.
    - (٥) سورة الأعراف الآية ١٤٣.
    - (٦) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٦ ص ٩١.

# المسألة الخامسة: زعمهم أن أفعال العباد غير مخلوقة فيهم وأنهم هم المحْدثون لها:

سبق إيراد مسألة القول بخلق أفعال العباد في مسائل القدر، والمسألة هنا في معرض دحض الشيخ الدوسري حسله المعتزلة في ذلك. أورد الشيخ الدوسري مناظرة مشهورة استفتح بها الحديث في هذه المسألة وعلّق عليها فقال: (ولما تناظر أبو إسحاق الإسفرايني () مع عبدالجبار المعتزلي () فقال عبدالجبار: سبحان من تنزه عن الفحشاء (يقصد أنه لا يقدر المعاصي كالزنا والسرقة...) قال له أبو إسحاق: هذه كلمة حق أريد بها باطل ثم قال: سبحان من لا يقع في ملكه إلا ما يشاء.

فقال عبدالجبار: أتراه يخلقه ويعاقبني عليه ؟

فقال أبو إسحاق: أتراك تفعله جبراً عليه ؟ (أأنت الرب وهو العبد؟).

فقال عبدالجبار: أرأيت إن دعاني إلى الهدى وقضى عليَّ بالردى، أتراه أحسن إلي أم أساء ؟ (وهذا السؤال في غاية الوقاحة والجرأة على الله ).

فقال: أبو إسحاق له: إن كان الذي منعك منه ملكاً لك فقد أساء، وإن كان له فإن أعطاك ففضل، وإن منعك فعدل.

- (۱) هو إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن مهران الأستاذ أبو إسحاق الإسفرايني أحد أئمة الدين كلاماً وأصولاً وفروعاً، جمع أشتات العلم، واتفقت الأئمة على تبجيله وتعظيمه وجمعه شرائط الإمامة، له مصنفات منها كتاب الجامع في أصول الدين توفي سنة ١٨ ٤هـ. [طبقات الشافعية الكبرى لتاج الدين بن علي السبكي، ج٤، ص٢٥٦].
- (٢) هو عبدالجبار بن أحمد بن عبدالجبار بن أحمد بن الخليل الحسن الهمداني وكان شافعي المذهب وهو مع ذلك شيخ الاعتزال وله المصنفات الكثيرة في طريقتهم وفي أصول الفقه وقد طال عمره ورحل الناس إليه من الأقطار واستفادوا منه، مات سنة ٤١٥هـ [طبقات الشافعية لأحمد قاضي شهبة، ج، ص ١٨٤].

فبهت عبدالجبار، وقال الحاضرون والله ما لهذا جواب) ().

وقد أنكر الشيخ الدوسري - مذهب المعتزلة في قولهم بأنهم هم الموجدون الأفعالهم، وفند شبههم التي أسندوها لبعض الأدلة القرآنية وغيرها، ومنها ما يلي:

الشبة الأولى: استدلالهم في القول بأنهم هم الخالقون لأفعالهم بقوله تعالى: ﴿مَا اَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيْنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَين نَفْسِكَ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ ().

رد الشيخ ~ تلك الشبهة بقوله "هذا وإن في هذه الآية رداً ودحضاً للمعتزلة ومن على شاكلتهم ... فإنهم قالوا: إن العبد هو الذي أوجد الإيهان بنفسه، ولا مدخل لقدرة الله فيه ولا إعانته عليه، فالإيهان عندهم منقطعٌ عن الله من كل وجه، وهو في غاية الفساد والتناقض، وقد سلَّح الله المؤمنين بحجج من القرآن، ليجاهدوا به الزائغين جهادا كبيراً، فهذه الآية الكريمة تنص على أن الحسنة من الله، والإيهان أصل الحسنات ومصدرها فهم محججون بهذه الآية ونحوها من الحجج النقلية ثم هم محججون بالقواعد (العقلية) "().

ثم ذكر الشيخ الدوسري - تلك القواعد العقلية نقلا عن الرازي - الذكرها هنا لتمام الفائدة التي قصدها الشيخ الدوسري - يقول الرازي وهو يرد على المعتزلة بعد قول الله تعالى: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيْنَ اللَّهِ ﴾ () يقول: " فثبت بدلالة

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص٣٦ وانظر أيضا أضواء البيان للشيخ محمد الأمين الشنقيطي -ج٧ ص٩٧.
  - (٢) سورة النساء آية ٧٩.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص٣٧.
- (٤) هو محمد بن الحسين بن الحسن علي العلامة سلطان المتكلمين في زمانه فخر الدين أبو عبدالله القرشي الطبرشاني الأصل ثم الرازي العنصر المتكلم إمام وقته في العلوم العقلية صاحب المصنفات المشهورة توفي سنة ٢٠٦ هـ (طبقات الشافعية لاحمد قاضي شهبة ج٢ص٥٥].
  - (٥) سورة النساء آية ٧٩.

هذه الآية أن الإيمان من الله، والخصوم لا يقولون به، فصاروا محجوجين في هذه المسألة؛ ثم إذا أردنا أن نبين أن الكفر أيضا من الله قلنا فيه وجوه:

الأول: أن كل من قال الإيمان من الله، قال الكفر من الله، فالقول بأن أحدهما من الله دون الآخر مخالف لإجماع الأمة.

الثاني: أن العبد إذا قدر على تحصيل الكفر، فالقدرة الصالحة لإيجاد الكفر إما أن تكون صالحة لإيجاد الإيمان أو لا تكون، فإن كانت صالحة لإيجاد الإيمان فحينئذ يعود القول في أن إيمان العبد منه وإن لم تكن صالحة لإيجاد الإيمان فحينئذ يكون القادر على الشيء غير قادر على ضده وذلك عندهم محال. ولأنه على هذا التقدير تكون القدرة موجبة للمقدور، وذلك يمنع من كونه قادراً عليه، فثبت أنه لما لم يكن الإيمان منه وجب أن لا يكون الكفر منه.

الثالث: أنه لما لم يكن العبد موجداً للإيهان، فبأن لا يكون موجدا للكفر أولى، وذلك لأن المتقبل بإيجاد الشيء هو الذي يمكنه تحصيل مراده، ولا نرى في الدنيا عاقلا إلا ويريد أن يكون الحاصل في قلبه هو الإيهان والمعرفة والحق، وأن أحداً من العقلاء لا يريد أن يكون الحاصل في قلبه هو الجهل والضلال والاعتقاد الخطأ" ().

الشبهة الثانية: استدلالهم بقوله تعالى: ﴿ فَهِمَا نَقَضِهِم مِّيثَقَهُمُ وَكُفَرِهِم بِاَيَتِ ٱللهِ وَقَالِهِمُ اللهَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفَرِهِمُ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا وَقَالِهِمُ اللهَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفَرِهِمُ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا وَقَالِهِمُ اللهَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفَرِهِمُ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا وَقَالِهِمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفَرِهِمُ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ ( ) على أن الكفار هم الذين خلقوا الكفر في أنفسهم على خلاف مشيئة الله.

يقول الشيخ الدوسري حموضحاً وراداً لتلك الشبهة: (تحامل الزمخشري في تفسيره لهذه الآية على أهل السنة وقرنهم بالوثنيين القائلين ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَاءَ ٱلرَّمُنُ مَا

- (۱) صفوة الآثار المفاهيم ج ٦ ص ٣٧- ٣٨ وانظر أيضا التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، تأليف فخر الدين محمد بن عمر الرازي الشافعي ج ١٠ ص ١٢٣.
  - (٢) سورة النساء آية ١٥٥.

عَبَدُنَهُم الله عنه المعتزلة، زاعماً أن اليهود وغيرهم من الكفار لهم قدرة على إيجاد الإيمان، وأن القدرة موجودة سواء وجد الإيمان منهم أم لم يوجد وأنهم يصر فون هذه القدرة حيث شاءوا في الإيهان أو الكفر سواء وافق ذلك مشيئة الله أم لم يوافقها، وأنهم صرفوا قدرتهم على خلق الكفر لأنفسهم، على خلا ف مشيئة الله -نعوذ بالله من هذا القول الفاسد الذي يصير به عباد الله يجرون في ملكه ما يشاؤون على خلاف مشيئته وإرادته، وهذا انتقاص شنيع لجنابه العظيم على أن قال: حقا إن الله سبحانه خلق للعباد القدرة على جميع الأعمال وخلق فيهم الإرادة لاختيار ما يشاؤون منها في محيط قضائه الشامل الذي لا يخرج عنه أحد وزودهم بهداية السماء، فأمدهم بالسمع والأبصار والأفئدة لتكون لهم الحرية في فعل ما يريدون ولم يجعل قلوبهم غلفاً كما زعمه اليهود، ولم يصرف المشركين عن الهداية قصراً كما يزعمون بقولهم ﴿ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا أَشُرَكُنَا ﴾ ( ) ﴿ لَوْ شَآءَ ٱلرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَهُم ﴿ ) بل خلق أفئدتهم على الفطرة، وخلقهم ميسرين للإيمان، والإيمان ممكن حصوله منهم وبهذا قامت الحجة عليهم وأن الإنسان يجد بالضرورة الفرق بين الدخول في الإيمان وبين طيرانه في الهواء ومشيه على الماء ويعلم ضرورة أن الإيهان ممكن منه كما يعلم ضرورة أن الطيران غير ممكن منه، فمن هذا الوجه اتجه الرد، وقامت الحجة وتبلجت، ألا لله الحجة الىالغة" ( ) .

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف آية ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف آية ٢٠.

<sup>(</sup>٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص ٣٨ و٣٩.

# 🖘 المسألة السادسة : ردهم لخبر الآحاد :

بين الشيخ الدوسري ~ كيفية تعامل المعتزلة مع نصوص السنة وأنهم يردون كثيراً من الأحاديث بحجة أنها أحاديث آحاد غير معمول بها حيث يقول: "وقد طعن بعض المعتزلة بهذه النصوص بتعليقات لا يجوز للمسلم أن يعارض النص بها، وقد زعموا أن هذه أحاديث آحاد، ومعلوم أن تقسيم الأحاديث إلى متواتر وآحاد بدعة كلامية لم تُعرف في عصر الصحابة والتابعين، وإنها أتي بهذا المنطقيون وشغف بها المقلدون، ومن تدبر السنة المطهرة وجد عمل الصحابة والتابعين بأخبار الآحاد، عملاً ظاهراً مشهوراً "().

ومما يدل على كلام الشيخ الدوسري ~ السابق إن هذا التقسيم مبتدع رد الإمام عثمان بن سعيد الدارمي على بشر بن غياث المَرِّيسي الجهمي عثمان بن سعيد الدارمي في بشر بن غياث المَرِّيسي الجهمي في دفع آثار رسول الله في ضُحكة لم يَسبْقكَ إلى مثلها عاقل من الأمة ولا جاهل! فزعمت أنه لا تقوم الحجة من الآثار الصحيحة التي تروى عن رسول الله إلا كل حديث لو حلف رجل بطلاق امرأته أنه كذب لم تطلق امرأته ثم قلت لو

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم ص ٣ ص ١١٣.
- (٢) هو عثمان بن سعيد الإمام العلامة الحافظ الناقد شيخ تلك الديار، أبو سعيد التميمي الدرامي السجستاني صاحب المسند الكبير والتصانيف، ولد قبل المئتين بيسير وطوف الأقاليم في طلب الحديث... توفي في ذي الحجة سنة ٢٨٠هـ [انظر سير أعلام النبلاء، تأليف: أبي عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي،، ج١٣٠، ص ٣٢٥].
- (٣) هو أبو عبدالرحمن بشر بن غياث بن أبي كريمة المريسي، مولى زيد بن الخطاب، من أصحاب الرأي، أخذ الفقه عن أبي يوسف القاضي إلا أنه اشتغل بالكلام وجرد القول بخلق القرآن، وحكي عنه أقوال شنيعة ومذاهب مستنكرة أساء أهل العمل قولهم فيه بسببها وكفره أكثرهم لأجلها، مات في ذي الحجة سنة ٨١٨هـ وقيل ٢١٩هـ (الأنساب، تأليف أبي سعيد عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني، ج١، ص ٢٦٧).

حلف رجل هذه اليمين على حديث لرسول الله الله الله عنه أنه كذب ما طلقت امر أته.

ويلك! إن العلماء لم يزالوا يختارون هذه الآثار ويستعملونها وهم يعلمون أنه لا يجوز لأحد منهم أن يحلف على أصلها أن النبي قاله ألبته، وعلى أضعفها أن النبي لله يقله ألبته ولكنهم كانوا لا يألون الجهد في اختيار الأحفظ منها والأمثل فالأمثل من رواتها في أنفسهم، ويرون أن الأيهان التي ألزمتهم فيها بطلاق نسائهم مرفوعة عنهم حتى ابتدعتها أنت من غير أن يسبقك إليها مسلم أو كافر في دعواك: يجب على القضاة والحكام أن لا يحكموا بشهادة العدول عندهم إلى بشئ يمكن القاضي أن يحلف عليه بطلاق امرأته أن الشاهد به قد صدق أو أنه إن حلف عليها بطلاق امرأته!... ثم قال:

ويحك! من سبق إلى التأويل من أمة محمد ﷺ في اتباع الروايات واختيار ما يجب منها ؟!" ( ) .

وقد علَّق الدكتور حاتم بن عارف العوني على النص السابق فقال: "وهكذا يظهر أن هذا التقسيم للأحاديث إلى (متواتر) و(آحاد) إنها نشأ من فكر أثيم، وعقليه فاسدة، وبيد البدعة، وعلى عين أعداء السنة، الذين لا يسعون إلا لرفض السنن، واستعباد الناس لفلسفة اليونان، بدلاً من دين الرحمن

ومن هذا يظهر أيضاً: أن هذا التقسيم إنها نشأ في آخر القرن الهجري الثاني وأوائل القرن الثالث، على يد بشر المريسي ومن على شاكلته من جهمية ومعتزلة". ()

- (۱) رد الإمام الدارمي عثمان بن سعيد علي المريسي الجهيمي العنيد ، تأليف: الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد الدارمي، ج٢، ص ٦٤٦٦.
  - (٢) المنهج المقترح لفهم المصطلح تأليف الدكتور حاتم بن عارف العوني الشريف، ص ١٠٠.

# المبحث الثاني

# جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في مواجهة الأشعرية

# ويشتمل على مطلبيـن :

المطلب الأول: التعريف بالأشعرية وبعض عقائدهم.

المطلب الثاني: المسائل التي تطرق إليها الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ للكلام عنها فيما يتعلق بالأشعرية.

\* \* \* \* \* \*

# المطلب الأول التعريف بالأشعرية وأهم عقائدهم

الأشعرية أو الأشاعرة: فرقة كلامية إسلامية، تنسب لأبي الحسن الأشعري () الذي خرج على المعتزلة، وقد اتخذت الأشاعرة البراهين والدلائل العقلية والكلامية، وسيلة في محاجة خصومها من المعتزلة والفلاسفة وغيرهم، لإثبات حقائق الدين والعقيدة الإسلامية.

وأبو الحسن الأشعري الذي تنسب إليه هذه الفرقة مرت حياته الفكرية بثلاث مراحل:

المرحلة الأولى: عاش فيها في كنف أبي علي الجبائي () شيخ المعتزلة في عصره، وتلقى علومه حتى صار نائبه وموضع ثقته، ولم يزل أبو الحسن يتزعم المعتزلة أربعين سنة.

المرحلة الثانية: ثار فيها على مذهب الاعتزال الذي كان ينافح عنه بعد أن أعتكف في بيته خمسة عشر يوماً، يفكر ويدرس ويستخير الله تعالى حتى اطمأنت نفسه، وأعلن البراءة من الاعتزال وخط لنفسه منهجاً جديداً يلجأ فيه إلى تأويل

- (۱) هو أبو الحسن علي بن إسهاعيل بن إسحاق بن سالم من ولد أبي موسى الأشعري الصحابي السعاق بن سالم من ولد أبي على الجبائي شيخ المعتزلة ثم فارقه، ورجع عن ستين ومائتين وقيل سبعين أخذ علم الكلام أولاً عن أبي علي الجبائي شيخ المعتزلة ثم فارقه، ورجع عن الاعتزال، وأظهر ذلك، وشرع في الرد عليهم قال أبوبكر الصير في: كانت المعتزلة قد رفعوا رؤوسهم حتى أظهر الله الأشعري فحجرهم في أقماع السمم توفي ٢٢٤هـ (انظر: طبقات الشافعية لأحمد قاضي شهبة ج ١ ص ١١٤).
- (۲) هو محمد بن عبدالوهاب بن سلام أبو علي الجبائي البصري، شيخ المعتزلة كان رأساً في الفلسفة والكلام أخذ عن يعقوب الشحام البصري، وله مقالات مشهورة وتصانيف وتفسير، أخذ عنه أبو هاشم والشيخ أبو الحسن الأشعري ثم أعرض الأشعري عن طريق الأعتزال وتاب منه، ومات الجبائي سنة ٣٠٣هـ (طبقات المفسرين، تأليف أحمد بن محمد الأدنهوي، ج ١ ص ٦٢).

النصوص بها ظن أنه يتفق مع أحكام العقل، وفيها اتبع طريقة عبدالله بن سعيد بن كلاب () في إثبات الصفات السبع عن طريق العقل: الحياة والعلم والإرادة والقدرة والسمع والبصر والكلام، أما الصفات الخبرية كالوجه واليدين والقدم والساق فتناولها على ما ظن أنها تتفق مع أحكام العقل، وهذه هي المرحلة التي ما زال الأشاعرة عليها.

المرحلة الثالثة: إثبات الصفات جميعها لله تعالى من غير تشبيه ولا تعطيل ولا تحريف ولا تبديل ولا تمثيل، وفي هذه المرحلة كتب كتاب "الإبانة عن أصول الديانة" الذي عبر فيه عن تفضيله لعقيدة السلف ومنهجهم الذي كان حامل لوائه الإمام أحمد ابن حنبل م، ولم يقتصر على ذلك بل خلف مكتبة كبيرة في الدفاع عن السنة وشرح العقيدة تقدر بثمانية وستين مؤلفا ().

إذاً الأشعرية هي الفرقة الكلامية التي نشأت في حياة أبي الحسن الأشعري في مرحلته الثانية التي خرج فيها على المعتزلة وعارضهم وبين أخطاءهم.

وكان من أبرز عقائدهم في تلك الفترة وما بعدها وما تولد منها: بإيجاز ما يلي: - التقديم العقل على النقل عند التعارض، وقد صرح بذلك الجويني ()،

- (۱) هو عبدالله بن سعيد أبو محمد المعروف بابن كلاب بضم الكاف وتشديد اللام كان من كبار المتكلمين وبطريقته وطريقة الحارث المحاسبي اقتدى أبو الحسن الأشعري، وقد صنف كتبا كثيرة في التوحيد والصفات توفي بعد الأربعين ومائتين وقال الذهبي مات في عشر الأربعين (طبقات الشافعية لأحمد قاضى شهبة ج١ ص٧٨).
  - (٢) الموسوعة الميسرة للجهني ج١ ص٨٣.
- (٣) هو عبدالملك بن عبدالله بن يوسف بن عبدالله بن يوسف بن حمد العلامة إمام الحرمين ضياء الدين أبو المعالي بن الشيخ أبي محمد الجويني، توفي أبوه وله عشرون سنة فأقعد مكانه للتدريس، له عدة تصانيف وكتب وهو أشعري وشيخ الغزالي توفي سنة ٧٧٨ هـ (طبقات الشافعية لأحمد قاضي شهبة ج ١ ص ٢٥٦).

والرازي والغزالي () والآمدى () والإيجي () وشراح الجوهرة (ا) وسائر أئمتهم.

ومن الأمثلة على ذلك ما ذكره الرازي في أساس التقديس في القانون الكلي المشهور عنه (٠٠).

7. وجود الله: موافقتهم للمتكلمين والفلاسفة في دليل إثبات وجود الله فهو عندهم ثابت بدليل الحدوث والقدم: بأن الكون حادث، وكل حادث فلا بدله من محدث قديم، وأخص صفات هذا القديم مخالفته للحوادث، وعدم حلولها فيه، ومن مخالفته للحوادث إثبات أنه ليس جوهرا ولا عرضا ولا جسما ولا في جهة ولا في مكان... الخ.

ومن المعلوم أن منهج السلف هو أن وجود الله على أمر فطري معلوم بالضرورة، والأدلة عليه في الكون والنفس و الآثار والآفاق والوحي أجلُّ من الحصر ففي كل شيء له آية، وعليه دليل.

- (۱) هو محمد بن محمد بن أحمد أبو حامد الغزالي، اشتغل بطوس ثم نيسابور واختلف إلى درس إمام الحرمين قصد طريق الزهد وصنف الكتب يقال صنف تسعيائة وتسع وتسعين تصنيفات ٥٠٥ هـ (طبقات المفسرين للأدنهوي) ج١، ص ١٥٢].
- (٢) هو علي بن محمد الثعلبي سيف الدين الآمدي، شيخ المتكلمين في زمانه ومصنف الأحكام، تفنن في علم النظر والكلام والحكمة توفي سنة ٦٣١هـ (طبقات الشافعية لأحمد قاضي شهبة، ج٢، ص ٧٩).
- (٣) هو عبدالرحمن بن أحمد بن عبدالغفار قاضي قضاة الشرق، وشيخ العلماء بتلك البلاد العلامة عضد الدين الإيجي صاحب مختصر ابن الحاجب وغير ذلك من المؤلفات في العلوم الكلامية والعقلية له في علم الكلام كتاب المواقف توفي مسجونا بقلعة بقرب إيج سنة ٧٥٦هـ [طبقات الشافعية لأحمد قاضي شهبة ج٢، ص ٢٧].
- (٤) المقصود بالجوهرة هي منظومة (جوهرة التوحيد لإبراهيم بن إبراهيم اللقاني المصري المالكي ت ١٠٤١هـ، وهي منظومة معتمدة عند الأشاعرة).
  - (٥) انظر أساس التقديس في علم الكلام، تأليف الإمام: فخر الدين أبي عبد الله محمد بن عمر بن الحسين الرازي، ص ١٣٠

٣. التوحيد عند الأشاعرة: هو نفي التثنية أو التعدد ونفي التبعيض والتركيب والتجزئة أي حسب تعبيرهم " نفي الكمية المتصلة والكمية المنفصلة" ومن هذا المعنى فسروا الإله بأنه الخالق أو القادر على الاختراع، وأنكروا بعض الصفات كالوجه واليد والعين؛ لأنها تدل على التركيب والأجزاء عندهم.

والمعروف عند أهل السنة والجماعة أن أول واجب على المكلف هو التوحيد أما الأشاعرة فأول واجب عندهم النظر أو القصد إلى النظر أو أول جزء من النظر ... إلى آخر فلسفتهم المختلف فيها، وعندهم أن الإنسان إذا بلغ سن التكليف وجب عليه النظر ثم الإيهان.

٤. الإيمان: الأشاعرة في الإيمان مرجئة جهمية أجمعت كتبهم قاطبة على أن الأيمان هو التصديق القلبي، واختلفوا في النطق بالشهادتين أيكفي عنه تصديق القلب أم لا بد منه ؟ قال صاحب الجوهرة:

وفسر الإيمان بالتصديق والنطق فيه الخُلف بالتحقيق.

٥. القرآن: قولهم في القرآن الكريم أنه ليس كلام الله على الحقيقة ولكنه كلام الله النفسي، وأن الكتب بها فيها القرآن مخلوقة، يقول صاحب الجوهرة: "يمتنع أن يقال: إن القرآن مخلوق إلا في مقام التعليم" وذلك في محاولة لم يحالفها النجاح للتوفيق بين أهل السنة والجهاعة والمعتزلة.

7. النبوة: حصرهم لدلائل النبوة بالمعجزات التي هي الخوارق، موافقة للمعتزلة وإن اختلفوا معهم في كيفية دلالتها على صدق النبي، بينها يرى جمهور أهل السنة أن دلائل ثبوت النبوة للأنبياء كثيرة، ومنها المعجزات.

٧. القدر: أراد الاشاعرة هنا أن يوفقوا بين الجبرية والقدرية فجاءوا بنظرية الكسب، وهي مآلها جبرية خالصة لأنها تنفي أي قدرة للعبيد أو تأثيرها أما حقيقتها النظرية الفلسفية فقد عجز الأشاعرة أنفسهم عن فهمها فضلا عن إفهامها لغيرهم ولهذا قيل:

عما يقال ولا حقيقة تحته معقولة تدنو إلى الأفهام الكسب عند الأشعري والحال عند البهشمي وطفرة النظام

ولهذا قال الرازي الذي عجز هو الآخر عن فهمها: " إن الإنسان مجبور في صورة مختار "...

٨. الحكمة الغائية: قالوا بنفي الحكمة والتعليل في أفعال الله مطلقا، ولكنهم قالوا: إن الله يجعل لكل نبي معجزة لأجل إثبات صدق النبي، فتناقضوا في ذلك بين ما يسمونه نفي الحكمة والغرض وبين إثبات الله للرسول المعجزة تفريقا بينه وبين المتنبئ، ومن أقوالهم في ذلك: "إن كونه يفعل شيئا لعلة ينافي كونه مختارا مريدا".

9. التحسين والتقبيح: ينكر الأشاعرة أن يكون للعقل والفطرة أي دور في الحكم على الأشياء بالحسن والقبيح، ويقولون: مرد ذلك إلى الشرع وحده وهذا رد فعل مغالٍ لقول البراهمة () والمعتزلة: إن العقل يوجب حسن الحسن وقبح القبيح، وهو مع منافاته للنصوص مكابرة للعقول، ومما يترتب على قولهم أن الشرع قد يأتي بما هو قبيح في العقل، فإلغاء دور العقل أسلم من نسبة القبح إلى الشرع ومثلوا لذلك بذبح الحيوان فإنه إيلام له بلا ذنب وهو قبيح في العقل ومع ذلك أباحه الشرع، وهذا في الحقيقة هو قول البراهمة الذين يحرمون أكل الحيوان.

• ١٠. التأويل: ومعناه المبتدع: صرف اللفظ عن ظاهره الراجح إلى احتمال مرجوح القرينة، فهو بهذا المعنى تحريف للكلام عن مواضعه، وهو أصل منهجي من أصول الأشاعرة، وليس هو خاصا بمبحث الصفات، بل يشمل أكثر نصوص الإيمان

(۱) البراهمة: هي الاسم الآخر للهندوكية، وهي نسبة إلى براهما الذي يمثل عند الهندوك القوة العظيمة السحرية الكامنة التي تطلب كثيرا من العبادات: كقراءة الأدعية وإنشاد الأناشيد، وتقديم القرابين والبراهمة مشتقة من البراهما لتكون علما على رجال الدين الذين كانوا يُعتقد أنهم يتصلون في طبائعهم بالعنصر الإلهي، ولذا لا يجوز ذبح الذبائح إلا في حضرتهم وعلى أيديهم (الموسوعة الميسرة للجهني ج٢ ص ٩٨٥).

Mi Fattani | 1 ( ...

خاصة ما يتعلق بإثبات زيادته ونقصانه، وتسمية بعض شعبه إيهانا ونحوها، وكذا بعض نصوص الوعد والوعيد وقصص الأنبياء خصوصا موضوع العصمة، وبعض الأوامر التكليفية أيضا.

11. التكفير: الأشاعرة مضطربون في قضية التكفير، فتارة يقولون: لا نكفر أحدا وتارة يقولون لا نكفر إلا من كفرنا، وتارة يكفرون بأمور لا تستوجب أكثر من التفسيق أو التبديع، وتارة يكفرون بأمور لا توجب مجرد التفسيق، وتارة يكفرون بأمور هي نفسها شرعية، ويجب على كل مسلم أن يعتقدها.

فمثلا يكفرون من يثبت علو الله الذاتي أو من يأخذ بطواهر النصوص إذ يقولون: إن الأخذ بظواهر النصوص من أصول الكفر.

11. الصفات: هذا الباب مذهبهم فيه هو أشهر باب عند الأشاعرة من ناحية كونه مثل الشعار على طريقتهم حتى أن بعض العلماء سماهم " السبعية " لأنهم يثبتون لله تعالى سبع صفات فقط، ويؤولون ما عداهما كما سيتضح بعد قليل.

ذهب الأشاعرة في باب الصفات الإلهية إلى أنها صفات نفسية راجعة إلى الذات أي إلى وجود الله تعالى ذاته وإلى صفات سلبية، واختاروا لها خمسة أقسام:

وحدانية الله تعالى، والبقاء، والقدم، ومخالفته رضي اللحوادث، وقيامه رضي بنفسه. وسموها سلبية؛ لأن كل صفة منها تسلب في إثباتها كل ما يضادها أو كل مالا يليق بالله تعالى.

كما يقسمون الصفات كذلك إلى سبعة أقسام يسمونها "صفات المعاني "وهي: الحياة، والعلم، والقدرة، الإرادة، والكلام، والسمع، والبصر "جمعت في قول القائل:

حيٌّ مريدٌ قادر علام له السمع والبصر والكلام

وهذه الصفات التي يثبتونها لله تعالى صفاتاً ذاتية لا تنفك عن الذات يؤمنون بها كما يليق بالله تعالى، ويسمونها أحيانا الصفات الذاتية الوجودية. هذه أهم عقائدهم ذكرتها على وجه الإيجاز؛ لأن المقصود هنا التعريف بهم وما ذهبوا إليه ().

(۱) انظر هذه العقائد وغيرها: منهج الأشاعرة في العقيدة ، تأليف: سفر بن عبدالرحمن الحوالي، ص ١٨ وفرق معاصرة، د/غالب العواجي، ج٣، ص ١٢٠٥ وما بعدها، والموسوعة الميسرة للجهني، ج١، ص ٨٣ ومابعدها.

# Mi Fattani | | ( .... )

# المطلب الثاني: المسائل التي تطرق الشيخ الدوسري ~ للكلام عنها فيما يتعلق بالأشعرية

# 🐟 المسألة الأولى: إنكارهم لصفة الكلام:

بين الشيخ الدوسري معتقد الأشعرية في صفة الكلام عند تفسيره لقوله تعالى ﴿ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكُلِيمًا ﴾ ( ) حيث يقول: "الكلابية ومن تبعهم من الأشعرية القائلين بأن القرآن نوعان: ألفاظ ومعان، فالألفاظ مخلوقة، وهي هذه الألفاظ الموجودة، والمعاني قديمة قائمة بالنفس، وهي معنى واحد لا تبعض فيه ولا تعدد وإن عبر عنه بالعربية كان قرآنا، وإن عبر بالسريانية كان إنجيلا، وإن عبر بالعبرانية كان توراة، وهذا القول مجرد تصوره كاف لمعرفة بطلانه، وليس لهم دليل ولا شبهة على هذا القول الذي لم يقله أحد غيرهم إلا استدلالهم ببيت منسوب للأخطل النصراني وأكثر النحويين ينكرونه لعدم وجوده في دواوينه وهو:

إن الكلام لفي الفواد وإنها جعل اللسان على الفواد دليلاً

... إلى أن قال: وقد رد الشيخ ابن تيمية هذا القول للكلابية، وبين بطلانه من تسعين وجها في رسالته التسعينية بأدلة نقلية وعقلية موضحة لبطلانه، وبعض هؤلاء الكلابية والأشعرية يقولون: إنه خمسة معان، ولكنها اتفقا على أن الذي جاء به جبريل إلى النبي محمد وبلغه - مخلوق، كقول المعتزلة سواء، فمنهم من قال: إنه خلقه في اللوح المحفوظ ومنهم من قال: إن جبريل ألهمه إلهاماً، ومنهم من قال: بل محمد، وهذا القول كما قال من اعترف منهم أنه لا فرق بينه وبين قول المعتزلة إلا في اللفظ، وإلا فهو معنى قولهم" ().

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ١٦٤..

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٧ ص ٢٠٩ - ٢١١.

Mi Fattani | | ( ... )

ووضح الشيخ الدوسري - أن سبب تلك الأقوال، والدافع لها من قبل الأشعرية هو تنزيه الله، ولكنهم جانبوا الصواب، ووضح أيضا أنهم لو عاشوا في زماننا ورأوا المخترعات الحديثة التي يصدر منها الصوت بلا جارحة لما أنكروا صفة الكلام لوجود دليل واقعى محسوس بالنسبة لهم، ووجه المقلدين لهم إلى أن يتأملوا في تلك الآلات والمخترعات التي أقدر الإنسان عليها، وأن يسارعوا في إثبات صفات الله ومنها صفة الكلام وأنقل هنا كلام الشيخ الدوسري - الدال على ذلك: " وقد تكرر منى القول بأن السادة الأشاعرة الأوائل ذوى الفضل والاجتهاد لو أنهم شاهدوا ما نشاهده اليوم مما أظهره الله من عجائب الكهرباء، وكلام الحديد، وإحساساته المختلفة، والاتصالات السلكية واللاسلكية، واتصالاتها بالأقهار الصناعية، وعجائب ما يسمى بالعقول الإلكترونية ونحوها مما أقدر الله الإنسان الضعيف عليه أقول: لو شاهد السادة الأشاعرة الأفاضل ذلك لما شر قوا بإثبات كلام الله على العموم بدون حنك ولسان وشفتين، ولا بإثبات السمع والبصر بدون جارحتين ونحو ذلك، بل قرروا أنه متكلم بحرف وصوت كلاماً لفظياً، وأنه ينادي ويناجى إلى غير ذلك من الإيمان بجميع صفات الذات والأفعال بلا تشبيه ولا تعطيل، والآن نندب أتباعهم المقلدين المعطلين لقلوبهم عن النظر في هذه العجائب ليثبتوا لله ما أثبته لنفسه وأثبته له رسوله على بدون تشبيه ولا تعطيل، وألا يجمدوا على تقليد ما زبرة أسلافهم الذين لم يشاهدوا شيئا مما يشاهد الآن نور الله بصائر الجميع للحق وفي الحق" ().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧ ص ٢٦٠، وانظر أيضا المصدر نفسه ج١ ص ٧٥ - ٧٦.

# المسألة الثانية: مذهبهم في تعريف الإيمان:

قد سبق توضيح ذلك في المطلب الأول من هذا المبحث والمقصود هنا بيان موقف الشيخ الدوسري من ذلك وقد وجدت كلاماً له في معرض الحديث عن أكل الربا وأن المؤمن الحق لا يفعل ذلك بعد بلوغه تحريمه الشديد والوعيد عليه، وأخبر أن صاحب الإيهان الصوري هو الذي يفعل ذلك حيث يقول: "وإنها إيهانه صوري كالإيهان الذي تريده الجهمية من الناس، ويريده أفراخ الجهمية من المرجئة والأشعرية ونحوهم ممن يزعم أن الإيهان مجرد التصديق أو المعرفة "().

وبين الشيخ ~ بطلان تعريفهم ذلك، وما يلزم عليه من لوازم باطلة فقال: "
فالإيهان على هذا التعريف يدخل فيه إبليس، وأكثر ملل الكفار، والحق أن الإيهان لا
يكتفى منه بأكثر من هذا. فكيف بهذا ؟ إنه لا يكتفى من الإيهان بالتسليم الإجمالي
بالدين الذي نشأ فيه المرء أو نسب إليه ولا بمجاراة أهله وعدم معارضتهم فيها هم
عليه، كل هذا لا يكفي لصحة الإيهان أو حصول حقيقته المطلوبة فالإيهان على هذا
النحو هو أيهان صوري لا حقيقة له، بل إيهان العجائز خير منه بكثير وإنها الإيهان
الصحيح المطلوب هو ما قرره علهاء السلف من أنه عقد بالجنان وقول باللسان وعمل
بالأركان، يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان "().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣، ص ٥٢٢.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣، ص ٥٢٢.

# المسألة الثالثة: نفيهم الحكمة والتعليل في أفعال الله سبحانه:

وسبق توضيح ذلك في المطلب الأول، ومن شبههم في ذلك، وما ألزموا به أنفسهم دفاعاً عن هذه القاعدة قولهم: ( بجواز تخليد الله لأخلص أوليائه في النار وجواز تخليد أفجر الكفار في الجنة )

وقد كشف الشيخ الدوسري حوار هذه المقولة من عدة نواحي هي:

مخالفة هذه العبارة للنصوص الشرعية حيث رد الشيخ عليهم بها عند قوله: "وقد علم منه غلط الرازي بجميع الوجوه التي ذكرها وخصوصاً ما أسنده إلى أهل السنة من أنه يجوز على الله تعذيب المحسن والإنعام على المسيء وهذا مذهب الأشاعرة... ثم قال: ولكن نزيد في ذكر النصوص التي يبرئ الله ذاته العلية مما جوزه الأشاعرة عليه قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ النّاسَ شَيّاً وَلَكِنَ النّاسَ أَنفُسَهُمُ للأشاعرة عليه قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ النّاسَ شَيّاً وَلَكِنَ النّاسَ أَنفُسَهُمُ وَلَكِن كَانُوا هُمُ الظّلِمِينَ ﴾ () ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمْ وَلَكِن كَانُوا هُمُ الظّلِمِينَ ﴾ () والآيات في هذا المعني كثيرة جداً " ()

إن هذا المذهب جاء وحدث في رد الأشاعرة لمذهب المعتزلة في قاعدتهم التي تقول " بوجوب الأصلح على الله " فانطبق عليهم قول القائل:

رام نفعاً فضر بغير قصد ومن البر ما يكون عقوقاً

وقد وضح الشيخ الدوسري ذلك بقوله " وما حَسُن لهم هذا القول إلا استنباطهم الرد على المعتزلة بوجوب فعل الأصلح على الله لعباده ، فإن كان قد قال هذا القول لنفسه أحد فهو مخطئ وقليل الأدب ، لأنه يوهم أن هناك سلطان فوق سلطان الله يوجب عليه وإن كان لا يريد ذلك " ().

- (١) سورة يونس الآية ٤٤
- (٢) سورة فصلت الآية ٤٦.
- (٣) سورة الزخرف الآية ٧٦.
- (٤) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٩ ص ٥٤٦.
- (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج٨ ص٤٧٣.

ج- إن هذه القاعدة كما أنها مخالفة للنقل فهي أيضا مخالفة للعقل قال الشيخ الدوسري حفي ذلك: " فالذي يملك عدة عبيد فيظلم المحسن منهم بالضرب والإهانة بغير ذنب، ويحسن إلى الفاسق المسيء المفسد في داره وملكه يعد ظلما مذموما شرعاً وعقلاً ولغة وعرفاً "().

تبين مما سبق بطلان هذه القاعدة ، وموقف الشيخ رحمه الله منها وسبحان الله عما يصفون.

(١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٨ ص٤٧٤

# ه المسألة الرابعة: نقده للسبكي<sup>()</sup> السالك نهج الأشاعرة:

أوضح الشيخ الدوسري ما المسألة التي رد بها على السبكي بقوله: "وأزيد القراء نصحاً وإيضاحاً لما قلته: إن الشيخ السبكي الذي يلقب بالإمام وبتقي الدين قد تدنت عقيدته وقريحته إلى الحضيض بالرغم من شهرته عند ضعفاء العلم فقد كتب كتاباً ونظم قصيدة وأرسلها مع الشيخ نور الدين السخاوي حين سفره إلى رسول الله وتاريخها أي القصيدة ١٢ شوال، وتاريخ كتابة الكتاب عاشر شوال سنة إحدى وخمسين وسبعائة، يذكر فيها اشتغاله بالكلام على طريقة الأشعري لأنها المشهورة التي عليها أهله وقومه، ويشكو فيها للنبي من كتاب "العقل والنقل" لابن تيمية، ومن كتبه الأخرى في منع التوسل والاستغاثة وهو يستلهم الهداية في هذا الكتاب من النبي ين عم أنه ذهب إلى الشام كما يقال نائباً لشريعته" ()

نقد الشيخ مهذه الرسالة التي كتبها السبكي بقوله "عباراته ركيكة وفيه إخلال بالإملاء والعربية يستحق النقد برسالة كاملة، والرجل ينتقد كتاباً عظيماً منقطع النظير نفع الله به المسلمين، ويستوحي الهداية من النبي بي بعد وفاته بسبعة قرون ونصف، كأنه يجهل أن الله سبحانه لم يتوف نبيه واحتى أكمل الدين المبين لأمته، وأتم عليها النعمة بذلك فأصبحت الشريعة الغراء ليلها كنهارها، لم يغادر شيئا مما يحتاج بيانه إلا أوضحه... إلى أن قال: وهذا الشيخ لم يعتقد ما اعتقده الصحابة من كمال الدين، ولم يسعه ما وسعهم من عدم الكتابة للرسول أو الالتفات إليه باستفتاء أو استرشاد جديد مع شدة اختلافهم وقوة حاجتهم، وذلك أنهم لم يعتقدوا شيئاً من المعتقدات الباطلة، ولم يسنح بخلد أحدهم ما يحمله القبوريون من الأوهام والخيالات والخرافات، ولم يعتقدوا له حياة جديدة مماثلة لحياته الأولى أو أقوى منها كما يعتقده

- (۱) هوتقي الدين أبو الحسن على بن عبدالكافي السبكي الشافعي الأشعري، توفي سنة ٥٥٥هـ (وفيات الأعيان ، لابن خلكان ج٢، ص ١٧٤).
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦ ص٣٤٠ ٣٤١.

الذين لعب عليهم شياطين الجن والإنس - وهذا السبكي - يزعم أنه حصل له الإذن للرد على كتاب العقل والنقل من الرسول وأنه أمره أمراً معنوياً كما استنبطه بفكره الثاقب المزعزع ورأيه الغائب المتخنع ولكنه لم يمتثل الأمر فلم يرد على هذا الكتاب، ويا ليته كتب شيئاً يستهدف به لسهام الطعن والتفنيد، وأنى لرجل هذا تفكيره وهذا مبلغه من العقل والعلم أن يرد على هذا الكتاب المفحم للعقلاء بالنص الصحيح والعقل الصريح "()

ثم يبين الشيخ - بعد ذلك بعض شبه القبوريين وموافقة السبكي لهم فيما ذهب إليه ()

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ٦ ص، ٣٤١، ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٦ ص ٣٤٢ - وما بعدها.

# المسألة الخامسة: نقد الشيخ ~ لأسلوب ابن حزم في رده على الأشاعرة:

وجدّتُ للشيخ الدوسري ~ تعليقاً على أسلوب ابن حزم في رده على الأشعرية أحببت إيراده في هذه المسألة لبيان منهج الشيخ ت في الرد، وأنه يرى أن يضبط وأن يراعى فيه دافع قول المخالف وعدم السب واللعن لعلماء خالفوا، وحادوا عن الصواب في بعض المسائل وأصل مقصدهم حسن يقول الشيخ : " وأما ابن حزم الذي تحامل على الأشعرية وعلى غيرهم من علماء مذاهب الإسلام حتى بالأشياء الفرعية التي لا توجب التنطع في الكلام ونصب نفسه موزعاً للعنات الله ومقحماً بها ملائكته وصالح خلقه، ومنكراً للقياس الشرعي في الفروع، فقد غلط في الأصول والفروع، وقاس في الأصول قياساً رفض به النصوص الصحيحة، ولسنا بصدد تفصيل غلطاته وسقطاته فالله يوليه ما تولى" ( ) وهذا لا يعنى أن الشيخ ~ يدافع عن الأشعرية ويوافقهم ولكن يبين أسلوب الرد العلمي المناسب؛ لأنه يبين في أكثر من موضع أن أصل مقصدهم شريف حيث يقول: "ومن المعلوم أنهم - أي الأشعرية - لم يسلكوا ما سلكوه ألا لمحاذير انتصبت أمام أعينهم حتى تجسمت في أذهانهم زيادة على ما تأثروا به من مناظرة الفلاسفة كما ذكره الشيخ ابن تيمية، وأصل مقصدهم شريف وهو تنزيه الله عما لا يليق بجلاله، فلا تجوز الغلظة عليهم عموماً، بل ينبغي النظر في أقوالهم بالإنصاف دون التحيز والتحامل، وأن يقدر ما فيهم من العلم والفضل والتقوى، فلا تهدر كرامتهم "()

وقد تذكرت بكلام الشيخ ~ هنا كلاماً لشيخ الإسلام ابن تيمية ~ في شرح العقيدة الأصفهانية حيث يقول: " وإنها المقصود التنبيه على أن ما يجب إثباته لله تعالى من الصفات ليس مقصوراً على ما ذكره هؤلاء مع إثباتهم بعض صفاته بالعقل

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٧ ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج ٧ ص ٢٥٧.

وبعضها بالسمع فإن من عرف حقائق أقوال الناس وطرقهم التي دعتهم إلى تلك الأقوال حصل له العلم والرحمة فعلم الحق ورحم الخلق، وكان مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وهذه خاصة أهل السنة المتبعين للرسول ، فإنهم يتبعون الحق ويرحمون من خالفهم باجتهاده حيث عذره الله ورسوله، وأهل البدع يبتدعون بدعة باطلة ويكفرون من خالفهم فيها" ().

هنا انتهى المبحث الثاني من الفصل الأول وبالله التوفيق والسداد.



# الفصل الثاني

# جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في مواجهة الصوفية

# وفيه تمهيد ومبحثان : -

المبحث الأول: التعريف بالصوفية لغة واصطلاحاً.

المبحث الثاني: المسائل التي تطرّق لها الشيخ الدوسري حفى مواجهة الصوفية.

\* \* \* \* \* \* \*

# تهيي

الصوفية من الفرق الكبيرة والمتشعبة التي انتشرت في العالم بألوان عديدة وتسميات مختلفة، وقد كثرت البحوث في موضوع الصوفية والتصوف قديها وحديثا، و في بيان معناها وخطرها وطرقها وما آلت إليه من عقائد.

ومقصودي في هذا الفصل بيان جهود الشيخ الدوسري سفي مواجهة الصوفية، وبعد التعريف المختصر بالصوفية سأقتصر في الكلام على المصطلحات والعقائد الصوفية التي ذكرها الشيخ سعرضاً أو تفصيلاً حتى لا يطول بي المقام ويتشعب الحديث، فباب الحديث عن الصوفية باب واسع يقول الدكتور صابر طعيمة في كتابه "الصوفية معتقداً ومسلكاً": "وأما الطرق الصوفية الحديثة فمن العسير تسجيل أسهاء معظمها في كتاب، ويكفي أنه في النصف الثاني من القرن الرابع عشر الهجري قد بلغ عدد الطرق الصوفية في بلد واحد أكثر من مائة طريقة" ().

وسيكون الحديث هنا عن مبحثين:

المبحث الأول: نبذة مختصرة عن الصوفية ونشأتها.

المبحث الثاني: المسائل التي تطَّرق إليها الشيخ الدوسري - في مواجهة المبحث الثاني: المسائل التي تطَّرق اليها الشيخ الدوسري الصوفية.



(١) الصوفية معتقداً ومسلكاً، تاليف: صابر طعيمة، ص ٤١.

# المبحث الأول نبذه مختصرة عن الصوفية ونشأتها

# أولاً: تعريفها:

"التصوف حركة دينية انتشرت في العالم الإسلامي في القرن الثالث الهجري كنزعات فردية تدعو إلى الزهد، وشدة العبادة تعبيراً عن فعل مضاد للانغماس في الترف الحضاري، ثم تطورت تلك النزعات بعد ذلك حتى صارت طرقاً عميزة معروفة باسم الصوفية، ويتوخى الصوفية تربية النفس، والسمو بها بُغية الوصول إلى معرفة الله تعالى بالكشف والمشاهدة حتى تداخلت طريقتهم مع الفلسفات الوثنية: الهندية والفارسية واليونانية المختلفة" ().

وسبب تسمية الصوفية بهذا الاسم مختلف فيه على أقوال كثيرة للعلماء والباحثين () ، ولعل من أرجحها أن الصوفية سميت بذلك نسبة إلى لبس الصوف الذي يعبر عن الزهد والتقشف وترك التنعم والملذات المباحة والذي كان شعاراً لبعض الصوفية الذين قال فيهم الشاعر:

ويا عارياً من كل فضلٍ ومن كيس على نعجة واليوم أمسى على تيس<sup>()</sup> أيا كاسياً من جيّد الصوف نفسه أتزهى بصوفٍ وهو بالأمس مصبح

- (١) الموسوعة الميسرة للجهني، ج١، ص ٢٤٩.
- (٢) انظر فرق معاصرة للعواجي، ج٣، ص٨٦٥، ٨٦٦، ٨٦٧.
- (٣) نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تأليف: أحمد بن محمد المقري التلمساني ، ج٢، ص٥٣٧.

## ثانياً: نشأة الصوفية:

نشأ التصوف بالبصرة في القرن الثاني عندما أقبل الناس على الدنيا فانصرف أناس للزهد والعبادة، ولكن لم يشتهر التصوف الطرقي الباطني البدعي إلا بعد القرن الثالث ().

"ونجد أن أي انحراف يبدأ صغيراً، ثم ما يلبث أن يتسع مع مرور الأيام فقد تطور مفهوم الزهد في الكوفة والبصرة على أيدي كبار الزهاد أمثال: إبراهيم بن أدهم () ومالك بن دينار ()، وبسر الحافي ()،

- (١) ويوجد أقوال أخرى في بداية الصوفية ونشأتها [انظر فرق معاصرة للعواجي ، ج٣، ص٠٨٨].
  - (٢) سورة الأنعام آية ١٦٢ ١٦٣.
- (٣) الموجز في الأديان والمذاهب المعاصرة، تأليف ناصر بن عبدالله القفاري وناصر بن عبدالكريم العقل، ص١٦٧.
- (٤) هو إبراهيم بن أدهم بن منصور بن يزيد بن جابر القدوة الإمام العارف وسيد الزهاد أبو إسحاق العجلى وقيل التميمي الخراساني والبلخي... قال النسائي: هو ثقة مأمون أحد الزهاد، توفي سنة ١٦٢هـ [انظر سير أعلام النبلاء للإمام الذهبي، ج٧، ص ٢٩٦].
- (٥) هو مالك بن دنيار علم العلماء الأبرار، معدود في ثقات التابعين ومن أعيان كتبه: المصاحف... ولد في أيام ابن عباس وسمع من أنس بن مالك فمن بعده. قال الدارقطني: مالك بن دينار ثقة، ولا يكاد يحدث عنه ثقة، قال سليمان التيمي: ما أدركت أحداً أزهد من مالك بن دينار، توفي سنة ١٢٧هـ وقيل ١٣٠هـ [انظر سير أعلام النبلاء، للإمام الذهبي ج٥، ص ٢٦٤].
- (٦) هو بشر بن الحارث بن عبدالرحمن بن عطاء الإمام العالم؛ المحدث، الزاهد الرباني، القدوة، شيخ الإسلام

ورابعة العدوية ()، وعبدالواحد بن زيد () إلى مفهوم لم يكن موجوداً عند الزهاد السابقين من تعذيب للنفس بترك الطعام، وتحريم تناول اللحوم والسياحة في البراري والصحاري وترك الزواج يقول مالك بن دينار: "لا يبلغ الرجل منزلة الصديقين حتى يترك زوجته كأنها أرملة، ويأوي إلى مزابل الكلاب "(). وذلك دون سند من قدوة سابقة أو نص كتاب أو سنة، ولكن مما يجدر التنبيه عليه أنه قد نسب إلى هؤلاء الزهاد من الأقوال المرذولة والشطحات المستنكرة ما لم يثبت عنهم بشكل قاطع كها يذكر شيخ الإسلام ابن تيمية.

يلخص شيخ الإسلام ابن تيمية هذا التطور في تلك المرحلة بقوله:

"في أواخر عصر التابعين حدث ثلاثة أشياء: الرأي والكلام والتصوف، فكان جمهور الرأي في البصرة، فإنه بعد موت جمهور الرأي في الكوفة، وكان جمهور الكلام والتصوف في البصرة، فإنه بعد موت الحسن وابن سيرين ظهر عمرو بن عبيد (). وواصل بن عطاء، وظهر أحمد بن علي

- = أبو النصر المروزي ثم البغدادي المشهور بالحافي، ولد سنة ٢٥١هـ، كان يزم نفسه فقد كان رأساً في الورع والإخلاص ثم إنه دفن كتبه، قال أحمد بن حنبل: لو كان بشر تزوج لتم أمره، توفي سنة ٢٢٧هـ وعمره ٥٧ سنة [انظر سير أعلام النبلاء، للإمام الذهبي ج١٠، ص ٤٦٩ وما بعدها].
- (۱) هي أم الخير رابعة ابنة إسهاعيل العدوية البصرية، مولاة آل عتيك الصالحة المشهورة، كانت من أعيان عصرها، وأخبارها في الصلاح والعبادة مشهورة وكانت وفاتها سنة ١٣٥هـ وقيل ١٨٥هـ [انظر وفيات الأعيان، لابن خلكان ج٢، ص ٢٨٥].
- (۲) هو عبدالواحد بن زيد الزاهد، القدوة، أبو عبيدة البصري، حدث عن الحسن وعطاء بن أبي رباح وعبد الله ابن راشد وكان عبدالواحد لا يطلق أن الله يضل العباد تنزيها له وهذه بدعة، وفي الجملة عبدالواحد من كبار العباد، والكمال عزيز مات بعد الخمسين ومائة [انظر سير أعلام النبلاء، للإمام الذهبي ج٧، ص ١٧٨].
  - (٣) العزلة والانفراد لأبي بكر عبدالله محمد البغدادي (ابن أبي الدنيا) ص ١٣٨.
- (٤) هو عمرو بن عبيد الزاهد العابد، القدري، كبير المعتزلة وأولهم أبو عثمان البصري، قال النسائي: ليس بثقة، وقال حفص بن غياث: ما لقيت أزهد منه وانتحل ما انتحل، وقال حفص بن غياث: ما لقيت أزهد منه وانتحل ما انتحل، وقال ابن المبارك: دعا إلى القدر فتركوه، اغتر بزهده وإخلاصه وأغفل

Mi Fattani II ( ...

الهجيمي (). تلميذ عبدالواحد بن زيد تلميذ الحسن البصري، وكان له كلام في القدر وبنى دويرة للصوفية، فهي أول ما بُني في الإسلام - أي غير المساجد-

وكان عبدالرحمن بن مهدي () وغيره يسمونهم (الفقرية) وكانوا يجتمعون في دويرة لهم وصار لهؤلاء من الكلام المحدث طريق يتدينون به مع تمسكهم بغالب الدين، وصار لهؤلاء حال من السماع والصوت حتى أن أحدهم يموت أو يغشى عليه... وكان أهل المدينة أقرب من هؤلاء في القول والعمل، وأما الشاميون فكان غالبهم مجاهدين" ()

وأختم هذه النبذة المختصرة بذكر مصادر التلقي عندهم؛ لأن في ذكرها تميزا للصوفية عن بقية الطوائف:

- = بدعته قال الخطيب: مات بطريق مكة سنة ثلاث وقيل سنة أربع وأربعين ومائة [انظر سير أعلام النبلاء، للإمام الذهبي ج٦، ص ١٠٤].
- (۱) هكذا في النص لكنه "أحمد بن عطاء الهجيمي" فهو شيخ الصوفية العابد القانت أحمد بن عطاء الهجيمي والبصري القدري المبتدع فها أقبح بالزهاد، ركوب البدع، كان تلميذ شيخ البصرة عبدالواحد بن زيد ذكره أبو سعيد بن الأعرابي في طبقات النساك وقال: لزم طريق شيخه في اللطف فكان قدرياً غير معتزلي وكتب شيئاً من الحديث توفي سنة ٢٠٠هـ[انظر سبر أعلام النبلاء، للإمام الذهبي ج٢، ص ٢٠٤].
- (۲) هو عبدالرحمن بن مهدي بن حسان العنبري يكنى أبا سعيد مولى الأزد، بصرى سمع السفيانين والحمادين ومالك وسفيان وعبد العزيز وشريكاً وغيرهم قال علي بن المديني: مرات أحلف بالله ما بين الركن والمقام أني لم أر أحداً أعلم بالحديث من ابن مهدي وقال ابن حنبل: ابن مهدي من معادن الصدق، وكان ورعاً منذ كان، توفي بالبصرة سنة ١٩٨هـ، وهو ابن ثلاث وستين سنة (تدريب المدارك وتقريب المسالك، لأبي الفضل عياض بن موسى اليحصبي الأندلسي ج١ ص ٢٣٣).
- (٣) الموسوعة الميسرة، للجهني ج١، ص ٢٥١، ٢٥١ وكلام شيخ الإسلام ابن تيمية المنقول في مجموع الفتاوى، ج١٠ ص ٣٥٨.

## المصدر الأول:

الكشف () ويعتمد الصوفية الكشف مصدراً وثيقاً للعلوم والمعارف بل تحقيق غاية عبادتهم، ويدخل تحت الكشف الصوفي جملة من الأمور الشرعية والكونية ومنها التالى:

- ١- النبي ﷺ: ويقصدون به الأخذ عنه يقظةً أو مناماً.
- ٢- الخضر: كثرت حكاياتهم عن لقياه، والأخذ عنه أحكاماً شرعية وعلوماً دينية،
   وكذلك الأوراد والأذكار والمناقب.
- ٣- الإلهام: من الله تعالى مباشرة، وبه جعلوا مقام الصوفي فوق مقام النبي؛ إذ يعتقدون أن الولي يأخذ العلم مباشرة عن الله تعالى بينها الرسول أو النبي يأخذه من الملك الذي يوحى به الله.
  - ٤- الفراسة: والتي تختص بمعرفة خواطر النفوس وأحاديثها.
- ٥- الهواتف: من سماع الخطاب من الله تعالى، أو من الملائكة أو الجن الصالح أو من أحد الأولياء، أو الخضر أو إبليس، مناماً أو يقظة أو في حالة بينهما بواسطة الأذن.
- ٦- الإسراءات والمعاريج: ويقصدون بها عروج روح الولي إلى العالم العلوي وجولاتها هناك، والإتيان منها بشتى العلوم والأسرار.
- ٧- الرؤى والمنامات: وتعد من أكثر المصادر اعتهاداً عليها، إذ يزعمون أنهم يتلقون فيها عن الله تعالى، أو عن النبي وعن أحد شيوخهم لمعرفة الأحكام الشريعة.
- (۱) الكشف في المصطلح الصوفي: هو رفع الحجب عن قلب الصوفي، وبصره بعد اتحاده مع الله، ليعلم صاحب الكشف بعد ذلك كل ما يجري في الكون وأن يكشف للصوفي عن معان جديدة في القرآن والسنة والآثار فيها يعرف بعلم الحقيقة التي لا يعلمها علهاء الشريعة أو علهاء الظاهر [الموسوعة الميسرة للجهني، ج٢، ص ١١٢٩].

# المصدر الثانى: الذوق: وله إطلاقان:

١- الذوق العام: الذي ينظم جميع الأحوال والمقامات، ويرى الغزالي في كتابه
 "المنقذ من الضلال" إمكان السالك أن يتذوق حقيقة النبوة وأن يدرك خاصيتها بالمنازلة.

٢- الذوق الخاص: فتتفاوت درجاته بينهم حيث يبدأ بالذوق ثم الشرب.
 المصدر الثالث: الوجد ( ): وله ثلاثة مراتب:

١ - التواجد.

٢- الوجد.

٣- الوجود.

المصدر الرابع: التلقي عن الأنبياء غير النبي الله وعن الأشياخ المقبورين.

إذاً التصوف عبر تاريخه الطويل هو انحراف عن منهج الزهد الذي يحض الإسلام سلوك سبيله المقترن بالعلم والعمل والجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ونفع ونشر الدين، ولذا رفضه الرسول الكريم من بعض أصحابه، ثم زاد هذا الانحراف عندما اختلط التصوف بالفلسفة الهندية واليونانية والرهبانية والنصرانية في العصور المتأخرة، وتفاقم الأمر عندما أصبحت الصوفية تجارة للمشعوذين والدجالين ممن قلّت بضاعتهم في العلم وقصر سعيهم عن الكسب الحلال، وقد أدرك أعداء الإسلام ذلك فحاولوا أن يشوهوا الإسلام من الداخل من خلال التصوف، ويقضوا على صفاء عقيدة التوحيد التي يمتاز بها الإسلام ويجعلوا المسلمين يركنون إلى السلبية حتى لا تقوم لهم قائمة" ().

(۱) ومعنى الوجد: عند الصوفية هو ما صادف القلب من فزع، أو غم، أو رؤية معنى من أحوال الآخرة، أو كشف حالة بين العبد وبين الله عز وجل. [التعرف لمذهب أهل التصوف، تأليف: أبي بكر محمد الكلاباذي ص ١١٢].

(٢) الموسوعة، الميسرة، للجهني ج١، ص٢٦١ و ص٢٦٢ و ص٢٨٢.

# المبحث الثاني

المسائل التي تطرق لها الشيح الدوسري ~ في مواجهة الصوفية

# ويشتمل على مطالب :

المطلب الأول: مفهوم الزهد الشرعي والبدعي.

المطلب الثاني: المصطلحات والعقائد الصوفية التي تطرق لها الشيخ الدوسري ~ عرضاً أو تفصيلاً.

المطلب الثالث: موقف الشيخ الدوسري - من الصوفية وحكمه عليهم.

\* \* \* \* \* \*

# Mi Fattani | | ( ...

# المطلب الأول مفهوم الزهد الشرعي والبدعي

لم يمنع الإسلام من الزهد بالمفهوم الشرعي المعتدل بل حث عليه، وهو الذي يحتوي على معنى قول المصطفى على: "كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل" في يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -: "والزهد عما لا ينفع إما لانتفاء نفعه أو لكونه مرجوحاً لأنه مفوِّت لما هو أنفع منه أو محصل لما يربو ضرره على نفعه، وأما المنافع الحاصلة أو الراجحة فالزهد فيها حمق" ().

ويوضح الشيخ الدوسري هذا المعنى فيقول: "الصنف الآخر () معتدل الأهداف الذي لا ينقطع عن الدنيا ولا يبتدع رهبانية أو أي نوع من أنواع التصوف يقطعه عن الدنيا أو يشغله عن العمل لها بل يطلب الجميع، يطلب الدنيا بدون إخلال بالدين ولا على حساب الدين ويطلب الدين، حسبها رسمه الله له من الإخلاص لوجهه الكريم والمتابعة لرسوله الله الله المناه الله الكريم والمتابعة لرسوله الله الله المناه المناه الله الله المناه المناه الله المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه ا

وأما بالنسبة للزهد البدعي فيوضحه بقوله: "يطلب الآخرة ويرفض الدنيا بالكلية، وهذا فعله غير مشروع وطريقته مذمومة" ().

وقارن الشيخ الدوسري - بين حال أصحاب الزهد المعتدل الذي أمر به المشرع، وحال أولئك الذين تنكبوا الصراط، واتبعوا السبل، وبيّن أن هناك تأثرا

- (۱) صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ: "كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل" ج٥ ص ٢٣٥٨ برقم ٢٠٥٣.
  - (۲) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ، ج١٠، ص٥١٥.
  - (٣) لأنه عدد صنفين من الناس الأول: مال إلى الدنيا ونسى الآخرة، والثاني هو المعنى المقصود هنا.
    - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص٢٩٦.
    - (٥) صفوة الآثار والمفاهيم ج٣، ص٢٧٩.

Mi Fattani | | ( ... )

خارجياً بالزهد الهندي المستمد من الديانات الوثنية وفلسفاتها حيث يقول: "عباد الله لا يستحبون الدنيا على الآخرة، فذلك من صفات الكافرين، بل يعتبرونها مزرعة للآخرة... فسيرهم فيها وسط بلا إفراط ولا تفريط لم يجعلوها أكبر همهم ولم يتعلقوا بالمادة هذا التعلق المشين، ولم يسلكوا الزهد الهندي الذي لم يشرعه الله فيعيشوا في بؤس وذلة ويضيعوا حق الله... فإنه بسبب هذا الزهد المذموم وما قذف به على الشرق من خرافات حصل تفريط كبير في نواحي الحياة فأطاحت بحرية أهله... فمسخوا دين العزة والفتح والكرامة إلى دروشه وخنوع لكل مستعبد، وتفريط في جنب الله ضاعت معه جميع المقومات"().

وقد رد الشيخ حلى الذين يستدلون ببعض الأحاديث الواردة عن النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله الذي الدنيا بأن تركوها بالكلية وبين أن ذلك سوء فهم منهم ينطبق عليهم قول القائل:

# وكم من عائب قولاً صحيحاً وآفته من الفهم السقيم

يقول الشيخ - في ذلك: "ولا عبرة بسوء فهم بعض الناس لمعاني هذه الأحاديث - يعني التي تدل على الزهد في الدنيا- مما أفضى إلى إهمال بعضهم لها وإلى مغالاة بعضهم باستخدامها في إبطال أعمال الحياة، فهي لا تنص على ترك الأعمال وعيشة الدروشة، وإنها تنهى عن إيثار الدنيا وقصر النظر في المادة ونسيان واجب الله من حياة العبد والتعلق بغيره، وتعطيل العمل لدينه زاهداً فيه" ().

ويقول أيضاً: "ولو كانت أفكار أكثر الصوفية ومن على شاكلتهم حقاً لما كان لمشروعية الإرث فائدة، ولا لفرضية الزكاة والإنفاق في سبيل الله فائدة، بل ولا كان للهجرة والجهاد فائدة، لأن الدراويش من أين لهم: يورثون أو ينفقون وبأي سبب

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص٨٨، ٨٩.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص٢٠٤.

يجاهدون؟! وقد فقدوا الأسلحة المادية التي هي مقومات الحياة ووسيلة للعزة فيها بإذن الله، وإنها الحق الصحيح الواجب هو ألا يفرط المسلمون بنصيبهم من مقومات الحياة الدنيا"().

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص٩٦، ٩٧.

# المطلب الثاني: المصطلحات والعقائد الصوفية التي تطرق لها الشيخ الدوسري ~ عرضاً أو تفصيلاً

أولاً: الكشف: وسبق بيانه والحديث عنه في المبحث الأول.

ومما يحرص الشيخ حلى توضيحه هنا أن الكشف واعتقاده مصدراً هو داخلٌ في اتباع غير سبيل المؤمنين فعند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَىٰ وَنُصَّلِهِ جَهَنَّمُ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾. () قال: "وكذلك المخالف لكثير من الطرق الصوفية في العبادات ليس متبعاً غير سبيل المؤمنين؛ لأن هؤلاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله وادعوا أنواعاً من الكشف والولاية التي يفضلونها عن النبوة" ().

وبين الشيخ - أن الكشف لا يوصل إلى درجة تسقط عن صاحبها العبادة فيقول: "وأنه لا يسقط عنه - يعني المكلف - أي نوع من أنواع العبادة مع القدرة عليه مها عمل أو بلغ من أنواع التصوف أو علم من المكاشفات المزعومة أبداً" ().

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -: "فإن ابن عربي وهؤلاء يعظمون طريق الكشف والمشاهدة والرياضة والعبادة ويذمون طريق النظر والقياس، وما يدعونه من الكشف والمشاهدة عامته خيالات في أنفسهم ويسمونها حقيقة" ().

ثانياً: اليقين: يفسر الصوفية هذا المصطلح بأنه مرتبة أو درجة إذا وصلها السالك سقطت عنه العبادة، ومعتمدهم في ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ السالك سقطت عنه العبادة، ومعتمدهم في ذلك قوله تعالى: ﴿ وَٱعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ السَيخ الدوسري -: الْيَقِيثُ ﴾ (). وهذه الآية لا تدل إلى ما ذهبوا إليه، يقول الشيخ الدوسري -:

- (١) سورة النساء الآية ١١٥.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦، ص٢٨٤.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص ١٩٢.
- (٤) الرد على المنطقيين، تأليف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبي العباس، ص٤٨٩.
  - (٥) سورة الحجر الآية ٩٩.

"وإن اليقين الوراد في قوله تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِينُ ﴾ هو كما فسره النبي في الحديث الصحيح في قصة موت عثمان بن مظعون () في الحديث الصحيح في قصة موت عثمان بن مظعون والعبد من عبودية الله إلا بالموت، فقد جاءه اليقين من ربه "() يعني الموت فلا ينفك العبد من عبودية الله إلا بالموت، ومن زعم أنه يصل بشيء من أنواع التصوف إلى مقام يسقط فيه التعبد فهو زنديق كافر مناقض لما رسمه الله لعباده في هذه السورة، ومناقض لهدي النبي في وأصحابه الذين لم يسقطوا عن أنفسهم من عبادة الله ولا مثقال ذرة، بل بلغ بهم الأمر إلى بذل نفوسهم ومهجهم في سبيل الله، لم يدع أحد منهم علماً باطنياً، ولم يزعموا أن العبد هو الربي "().

يقول ابن حزم - في كتابه "الفصل في الملل والأهواء والنحل": "ادعت طائفة من الصوفية أن من أولياء الله تعالى من هو أفضل من جميع الأنبياء والرسل وقالوا: من بلغ الغاية القصوى من الولاية سقطت عنه الشرائع كلها من الصلاة والصيام والزكاة وغير ذلك، وحلت له المحرمات كلها من الزنا والخمر وغير ذلك".

# ثالثاً: الأقطاب الأربعة أو الأوتاد أو الأبدال:

وهم في مصطلح الصوفية: "الرجال الأربعة الذين على منازل الجهات الأربع من العالم أي الشرق والغرب والشمال والجنوب بهم يحفظ الله تعالى تلك الجهات

- (۱) هو الصحابي الجليل عثمان بن مظعون بن حبيب بن وهب الجمحي، من سادة المهاجرين، ومن أولياء الله المتقين الذين فازوا بوفاتهم في حياة نبيهم، فصلى عليهم وكان أول من دفن بالبقيع، فوضع رسول الله عند رأسه حجراً وقال هذا قبر فرطنا، مات في السنة الثالثة للهجرة [سير أعلام النبلاء للإمام الذهبي، ج١، ص١٥٣].
  - (٢) صحيح البخاري، كتاب الشهادات، باب القرعة في المشكلات، ج٢، ص٩٥٤ برقم ٢٥٤١.
    - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص١٩٢، ١٩٣، وانظر أيضا المصدر نفسه ج٢، ص٣٩.
- (٤) الفصل في المل والأهواء والنحل، تأليف: علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري أبو محمد ، ج٤، ص١٧٠.

من أد هم الأوت الأوت الأعد باطل باطل

لكونهم محال نظره تعالى"().

وأما لفظ الأبدال فقد يطلق على الأقطاب والأوتاد، وقد يراد به عندهم البدلاء "وهم سبعة رجال يسافر أحدهم عن موضعه ويترك جسداً على صورته فيه بحيث لا يعرف أحد أنه فقد. وذلك معنى البدل لا غير... وهم على قلب إبراهيم الطَيْكُانِ" ().

يقول الشيخ الدوسري ~ مبيناً خطر هذا الاعتقاد عند الصوفية "وإن من أكبر المصائب روجان خرافات الأقطاب الأربعة واعتقاد تأثيرها في الكون، بل تصرفها في الكون، وهم الدسوقي والبدوي والرفاعي والجيلاني" ().

وقال في موضع آخر: "واعتقاد أقطاب وأوتاد تتصرف في الكون وتحمي اللائذ بها من عقوبات الله وجعلوا تحت هؤلاء ما يسمى بالكبريت الأحمر - زيارته نفعها مجرب- إلى غير ذلك" ()

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية ~: "وكذلك أعني بالغوث ما يقوله بعضهم من أن في الأرض ثلاثائة وبضعة عشر رجلاً يسمونهم النجباء فينتقى منهم سبعون هم النقباء، ومنهم أربعون هم الأبدال، ومنهم سبعة هم الأقطاب ومنهم أربعة هم الأوتاد، ومنهم واحد هو الغوث وأنه مقيم بمكة... وبعضهم يزيد في هذا وينقص في الأعداد والأسهاء والمراتب فإن لهم فيها مقالات متعددة... إلى أن قال: وهذا كله باطل لا أصل له في كتاب الله، ولا سنة رسوله، ولا قاله أحد من سلف الأمة، ولا أئمتها ولا من المشايخ الكبار المتقدمين الذين يصلحون للاقتداء بهم" ().

- (١) اصطلاحات الصوفية، تأليف عبدالرزاق الكاشاني، ص٥٥.
  - (٢) اصطلاحات الصوفية للكاشاني ص٥٥.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٨، ص٢٢٦.
  - (٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص ٢٣٧-٢٣٨.
- (٥) زيارة القبور والاستنجاد بالمقبور، تأليف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، ص٦٤.

# رابعاً: الحلول والاتحاد ووحدة الوجود:

الحلول في عرف الصوفية هو "تجسد الخالق في المخلوق بحلوله في بعض بني الإنسان وامتزاجه به امتزاجاً كاملاً في الطبيعة والمشيئة، بحيث تتلاشى الإنسانية في الذات الإلهية" ().

أما بالنسبة للاتحاد فهو في اصطلاحهم "إلغاء الفرق بين الخالق والمخلوق على اعتبار أنه لا موجود في الوجود إلا الله" ().

وانبثقت من هاتين العقيدتين العقيدة الإلحادية التي هي القول بوحدة الوجود "تقوم هذه المقولة على الوحدة الذاتية لجميع الأشياء مع تعدد صورهم في الظاهر فالعالم بها فيه إنها هو التجلي الإلهي الدائم الذي كان ولا يزال، فالموجود واحد وهو الله واجب الوجود الأزلي عين المخلوقات" ().

ولا يتردد العاقل المتأمل في هذه العقائد، على أن القول بها كفر. قال صاحب كتاب "الرد على القائلين بوحدة الوجود": "وهذا كفر صراح لا يخفى؛ لأن ذات الإنسان وصفته لا تكون عين وصف الله ونفسه إلا في مذهب الحلول والاتحاد ومشرب الوجودي والإباحي، وأهل الإلحاد، وهذا الفساد في الاعتقاد أخرب العباد وأضل العباد"().

وقد تطرق الشيخ عبدالرحمن الدوسري - للكلام عن طوائف الاتحادية، ووصفهم بالاتفاق مع النصارى، وطوائف الحلولية الذين يزعمون أن الله يتجلى في المظاهر الحسنة ()، وبيَّن ضلالهم فقال: "وهؤلاء المتأخرون مع جهلهم وضلالهم

- (١) الموسوعة الميسرة للجهني، ج٢، ص ١٠٤٩.
- (٢) الموسوعة الميسرة للجهني، ج٢، ص ٩٤٣.
- (٣) الموسوعة الميسرة للجهني، ج٢، ص ١١٦٨.
- (٤) الرد على القائلين بوحدة الوجود، تأليف: العلامة على بن سلطان القاري،، ص٧٢، ٧٣.
  - (٥) انظر صفوة الآثار والمفاهيم ج٢، ص٢١٦.

يدعون أنهم أعرف من سلف الأمة ومتقدميها حتى آل الأمر بهم أن جعلوا الوجود واحداً كها فعل ابن عربي صاحب "الفصوص" وأمثاله، فإنهم ما دخلوا من هذا الباب حتى خرجوا من كل عقل ودين، وهم يدعون مع ذلك أن الشيوخ المتقدمين كالجنيد بن محمد، وسهل بن عبدالله، وإبراهيم الخواص، وغيرهم ماتوا وما عرفوا التوحيد وينكرون عليهم إذا ميزوا بين العبد والرب كقولهم (التوحيد إفراد الحدوث عن القدم) ولعمري إن توحيدهم الذي جعلوا فيه وجود المخلوقين وجود الخالق هو من أعظم الإلحاد الذي أنكره المشايخ المهتدون" ()

وكان الشيخ الدوسري - يتحدث في تفسيره عن بعض المظاهر الموجودة عند الصوفية، والتي هي نتيجة للانحراف في العقيدة ومنها: الذكر الجماعي المبتدع ()، واستحلال الغناء ()، والرقص ()، والاحتفالات المبتدعة كالاحتفالات بالمولد ()، وتحدث أيضاً عن الأذواق والمواجيد () والحب بمفهوم الصوفية ().

- (١) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص٥٠٣ و ٥٠٤.
  - (٢) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص٠٠٠.
  - (٣) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦، ص٢٨٨.
- (٤) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص٢١٦و ج٦، ص٣٩٨.
  - (٥) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٢، ص١٩٥.
    - (٦) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج١، ص٦٢.
  - (٧) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص١٥، ١٥.

## خامساً: اعتقاد حصول العلم بدون تعلم:

اعتمدت الصوفية ومن وافقهم في هذا الاعتقاد على الفهم الخاطئ لقوله تعالى: ﴿وَاتَّ عُواْ اللّهَ وَيُعَلِّمُ صُمُ اللّهُ مَن الله تدخل العلم في قلب العبد ولو لم يتعلم، يقول الإمام القرطبي في تفسير هذه الآية: "وعدٌ من الله تعالى بأن من اتقاه علمه بأن يجعل في قلبه نوراً يفهم به ما يلقى إليه، وقد يجعل الله في قلبه ابتداء فرقاناً أي فيصلاً يفصل به بين الحق والباطل ومنه قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ أَعَلَم الله أعلم "() والله أعلم "() هـ

وقد فنّد الشيخ الدوسري ~ هذه الشبهة ورد عليها فقال: "واعلم أنه لا يلتفت إلى قول الصوفية وأشياعهم -رحمهم الله- من أن التقوى تكون سبباً للعلم بل إن التقوى جالبة للعمل وحسن المراقبة لله وقوة الاستجابة لنداءاته في القرآن، أما العلم فلا يحصل إلا بالتعلم وبذل الجهد والحفظ والبحث، ولكن مع حسن النية يسهل الله طريقه ويبارك في معلومات صاحبه، أما زعم الصوفية الحصول على العلم الإلهي بترويض النفس على العبادة السنية والمبتدعة وقراءة الأوراد والأحزاب، فهذا فيه فتح باب للدجل والشعوذة، والقول على الله بغير علم... إلى أن قال: وعلى كل عالم لا يصح تفسير الآية بها زعمه الصوفية ومقلدوهم لا من جهة اللغة ولا من جهة المعنى "().

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) سورة الأنفال الآية: ۲۹.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن، تأليف: أبي عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي ، ج٣، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص٦٣٥.

### سادساً: تقديس الأشخاص والتبرك بآثارهم:

هذه المسألة يتصف بها الفكر الصوفي "والمراد بتقديس الشخص: رفعه فوق منزلته التي أنزله الله إياها، معتقداً أن له من القداسة الذاتية أو المكتسبة، ما يستوجب الخضوع له والإذعان لأوامره دون عرضها على ميزان الكتاب والسنة مع التوجه إليه حياً أو ميتاً بأنواع العبادات التي لا يجوز التوجه بها لغير الله" ()

يقول الشيخ الدوسري ~: "وكيف يدعي غلاة الصوفية لأنفسهم أو لمعلميهم قداسة الشخصية، ووجوب الطاعة أو تفضيل الحج إلى قبورهم على بيت الله ونحو ذلك من المفتريات؟ إن هذه الآية () التي نصت على أن طاعة الرسول طاعة لله من حيث كونه رسوله، وليست طاعة ذاتية للرسول، تبطل مزاعم المقدسين لمشايخهم وأئمة مذاهبهم، والمقدمين لأقوال هؤلاء وهؤلاء، مع معارضتها الصريحة لما صح من الحديث. أو عُلم من الدين بالضرورة ما تبطل عقائد القبوريين المستغيثين بالأموات والمجذوبين ونحوهم، فلا يجوز لأحد صرف الطاعة لغير الله ورسوله المبلغ عنه ولا الخضوع لغير الله "().

وبذلك أنكر الشيخ الدوسري حطريقة الصوفية في تقديس الأشخاص في حال حياتهم، والتي أدت إلى تقديسهم بعد موتهم، والبناء على قبورهم، وعمل مظاهر كثيرة بعضها شرك، وبعضها وسيلة له، والعياذ بالله تعالى ().

- (۱) تقديس الأشخاص في الفكر الصوفي عرض وتحليل على ضوء الكتاب والسنة، تأليف: محمد بن أحمد لوح ج١، ص ٤٥.
  - (٢) يعني قوله تعالى: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ ۚ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِم حَفِيظًا ﴾ النساء: ٨٠.
    - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦، ص ٥٤..
    - (٤) انظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٥، ص ٤٠٠ وج٦، ص ٣١٥ و ٣٢٢ و ٣٥٥.

### المطلب الثالث:موقف الشيخ الدوسري ~ من الصوفية وحكمه عليهم

وقف الشيخ الدوسري ~ من الصوفية موقف المنصف، فهو قد فصّل وبين أن الصوفية طوائف، وما تقوله طائفة قد لا تقوله طائفة أخرى منهم، بل قد تعتقد خلافه، يتضح ذلك من خلال كلامه عن عقيدة الحلول والاتحاد حيث يقول: "ولا شك أن الجميع منهم لا يعتقد ذلك، وإنها يعتقده طوائف دون طوائف، ومن الصوفية من فيه خير ونفع كبير ولم يتفوه بذلك، فلا يجوز الحكم على الجميع ولا تبرئة الجميع"().

ويقول في موضع آخر: "وليس كل الصوفية على هذا الحال والحمد لله بل هم أصناف، وقد أنصفهم الشيخ ابن تيمية ببيان أحوالهم وما فيهم من خير وصلاح، وما حصل من بعضهم من الشرور فليراجع في فتواه "().

ولقد وجدت في فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية ما يوافق كلام الشيخ الدوسري الآنف، حيث يقول شيخ الإسلام في ذلك: "تنازع الناس في طريقهم فطائفة ذمت الصوفية والتصوف وقالوا: إنهم مبتدعون خارجون عن السنة، ونقل عن طائفة من الأئمة في ذلك من الكلام ما هو معروف، وتبعهم على ذلك طوائف من أهل الفقه والكلام، وطائفة غلت فيهم أنهم أفضل الخلق وأكملهم بعد الأنبياء وكلا طرفي هذه الأمور ذميم

والصواب: أنهم مجتهدون في طاعة الله كما اجتهد غيرهم من أهل الطاعة ففيهم السابق المقرب بحسب اجتهاده، وفيهم المقتصد الذي هو من أهل اليمين، وفي كل من الصنفين من قد يجتهد فيخطئ، وفيهم من يذنب فيتوب، أو لا يتوب، ومن المنتسبين إليهم من هو ظالم لنفسه، عاصٍ لربه، وقد انتسبت إليهم طوائف من أهل البدع

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج ٧، ص ٣٦٠.
  - (٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج ٩، ص ٢١

والزندقة، ولكن عند المحققين من أهل التصوف ليسوا منهم كالحلاج مثلاً، فإن أكثر مشايخ الطريق أنكروه وأخرجوه عن الطريق مثل الجنيد بن محمد سيد الطائفة وغيره" ().

(۱) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية، ج١١، ص ١٧ - ١٨.

# الفهل الثالث

## جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في مواجهة الرافضة والباطنة

### وفيه مبحثان : -

المبحث الأول: نبذة موجزة عن الرافضة والباطنية.

المبحث الثاني: المسائل التي تطرق الشيخ الدوسري ~ لذكرها فيما يتعلق بالرافضة والباطنية.

\* \* \* \* \* \* \*

# المبحث الأول

### التعريف بالرافضة والباطنية

### ويشتمل على مطلبين :

المطلب الأول: تعريف موجز بالرافضة.

المطلب الثاني: تعريف موجز بالباطنية.

\* \* \* \* \*

### المطلب الأول تعريف موجز بالرافضة

الرافضة فرقة من فرق الشيعة الكثيرة والتي أوصلها بعض العلماء إلى ما يقارب سبعين فرقة ().

- معنى الرافضة لغة واصطلاحاً:

"الرفض في اللغة يأتي بمعنى الترك. يقال: رفض يرفض رفضاً أي ترك.

وعرّفهم أهل اللغة بقولهم: "والروافض كل جند تركوا قائدهم"

وأما في الاصطلاح: فإنه يطلق على تلك الطائفة ذات الأفكار والآراء الاعتقادية الذين رفضوا خلافة الشيخين وأكثر الصحابة، وزعموا أن الخلافة في علي وذريته من النبي النبي وأن خلافة غيرهم باطلة"().

"ويرجع العلماء سبب التسمية لرفضهم إمامة الشيخين وأكثر الصحابة، وقد أطلق عليهم هذا الاسم بعد رفضهم إمامة زيد بن علي وتفرقهم عنه، لعدم موافقته على أفكارهم، وكانت تسمى من قبل الخشبية والإمامية، ومن أشهر فرقهم الاثناعشرية"().

- (١) فرق معاصرة للعواجي، ج١، ص٣١٨.
- (٢) فرق معاصرة للعواجي، ج١، ص٤٤٣.
- (٣) الموسوعة الميسرة للجهني، ج٢، ص٥٩ ١٠٥،

### المطلب الثاني تعريف موجز بالباطنية

"هي تلك الفرقة المتسترة بالتشيع، وحب آل البيت للوصول إلى الناس مع إبطان الكفر المحض، وقد خلطت بين التصوف والفلسفة وسميت بذلك؛ لأنها ترى أن لكل ظاهر باطناً ولكل تنزيل تأويلاً، ونقصد بالظاهر ما جاء به محمد المنا ولكل تنزيل تأويل الخاص بعلي بن أبي طالب الدعوة بالتنزيل، ويقصد بالباطن علم التأويل الخاص بعلي بن أبي طالب عندهم، ولذلك فمن عرف عندهم معنى العبادة سقط عنه فرضها.

ويذكر بعض المؤرخين أن أقدم دعاة الباطنية هو ميمون بن ديصان اليهودي الذي أسلم عام ١٧٦هـ رغبة منه في إفساد عقيدة المسلمين، فجعل لكل آية تفسيراً، ولكل حديث تأويلاً بل ذهب إلى أن الفرائض والسنن رموز وإشارات.

يقول الإمام الشاطبي في الاعتصام: "إن اعتباد فعل هذه الفرق على التأويل إنها أرادوا به ضرب شوكة الإسلام في تأويل الشرائع على وجوه تعود إلى قواعد أسلافهم" ج٢ص٦٨" ().

ومن الأسماء الأخرى للباطنية: الإسماعيلية، والسبعية، والتعليمية، والإباحية والقرامطة ().



- (١) الموسوعة الميسرة للجهني، ج٢، ص٩٨٢.
- (٢) انظر فرق معاصرة للعواجي، ج٢، ص٤٨٦-٤٩٠.

# Mi Fattani | | ( ... )

### المبحث الثاني: المسائل التي تطرق الشيخ الدوسري ~ لذكرها فيما يتعلق بالرافضة والباطنية

### ه المسألة الأولى: أصل التشيع والمذاهب الغالية في علي علي الله المالة الأولى:

"اختلفت أقوال العلماء من الشيعة وغيرهم في تحديد بدء ظهور التشيع تبعاً لاجتهاداتهم.. ولعل الراجح أنه بعد معركة صفين حين انشقت الخوارج وتحزبوا في النهروان، ثم ظهر في مقابلهم أتباع وأنصار علي شيئاً حيث بدأت فكرة التشيع تشتد شيئاً فشيئاً... على أنه - فيها يبدوا - لا مانع أن يوجد التشيع بمعنى الميل والمناصرة والمحبة للإمام علي وأهل بيته من قبل ذلك - إذا جازت تسمية ذلك تشيعاً - لا التشيع بمعناه السياسي عند الشيعة، فإن هؤلاء ليسوا شيعة أهل البيت وإنها هم أعداؤهم والناكثون لعهودهم في أكثر من موقف" ().

وأرى الشيخ الدوسري سيركز في مسألة بداية التشيع وأصله إلى ظهوره على أيدٍ خارجية خبيثة، ألا وهي أيدي اليهود وعلى رأسهم عبدالله بن سبأ اليهودي حيث يقول: "فاليهود هم أمة الخبث والإفساد، ولا تجد مذهباً شارداً عن صراط الله أو منفراً للناس عن وحي الله إلا ووراءه يهودي أو تلاميذ يهود.... إلى أن قال: كعبدالله بن سبأ اليهودي مؤسس المذاهب الغالية في علي شي وانظر إلى جد العبيد بن عبدالله بن ميمون القداح وذريته من منتحلي النسب الفاطمي والمذهب الباطني الهدام، أساسهم من اليهود، وانظر إلى الطوائف الأخرى والطوائف الضالة، كيف عملوا على تبديل حسنها وتكدير مشاربها الصافية" ().

ويقول الشيخ - في موضوع آخر: "ومن أخطر ما أحدثه شياطين الجن والإنس مذهب الباطنية والقرامطة الذي نشروه في المشرق والمغرب خصوصاً بلاد

- (۱) فرق معاصرة للعواجي، ج١، ص١١٦-٣١٢.
- (٢) صفوة الآثار والمفاهيم ج٢، ص٢١٥ -٢١٦ وانظر أيضاً ج٤، ص٢٦٣.

فارس - إيران - والجزائر والمغرب ثم غزوا مصر والشام والحجاز، وأصل مذهبهم نقمة اليهود والفرس والمجوس المتورين بالإسلام، فإنهم كسبتهم الأبالسة في إيذاء المسلمين والابتداع في الدين والتآمر على أهله" ()

(١) صفوة الآثار والمفاهيم ج٦، ص٣٨١.

# ⇒ المسألة الثانية: دعوى الباطنية أن للقرآن باطناً وللباطن سبعة أبطن ورد الشيخ الدوسري ~ عليها:

يكشف الشيخ الدوسري ~ عوار هذه الدعوى فيقول: "إن جميع القرآن آيات واضحات وعلامات كاشفة للحقيقة ليس فيها غموض أبداً، وهذا مما يبطل مزاعم أهل الباطن الذين اختلقوا حديث "إن للقرآن باطناً وللباطن باطن إلى سبعة أبطن" ويفسرون القرآن بغير المعروف والمشهور من معناه، ويزعمون أن علياً الله قال: "لو شئت لأوقرت من تفسير الفاتحة كذا وكذا حمل بعير من علمنا الباطن"، وهذا الحديث مكذوب على النبي الله باتفاق علماء الحديث ولم يرو بأي سند وكذلك الأثر عن علي مكذوب قطعاً..... إلى أن قال: وقد أشاع زنادقة المبتدعة علم الظاهر وعلم الباطن بها ليس معروفاً في عصر النبوة ولا في عصر السلف الصالح، وإنها هو من سر الماسونية اليهودية على يد أفراخها العبيدين بني القداح اليهود الكذبة الذين انتحلوا الفاطمية، فهم الذين تأولوا شرائع الإسلام وأبطلوا العمل بها، وقد فضحهم الإمام الغزالي وابن تيمية وغيرهم" ().

ويقول أيضاً وهو يتكلم في تفسير قوله تعالى ﴿وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكُمُ نُورًا مُّبِينًا ﴾ (): "فيه أكبر دليل على أن جميع معاني القرآن بينة واضحة وأنه ليس فيها أي غموض أبداً بل في غاية الاتضاح والظهور وليس له معان باطنة كما يزعمه المبتدعون الباطنيون" ().

ويستفهم الشيخ الدوسري - استفهاماً يُنكر فيه على المبتدعة القائلين بأن القرآن لا يفهم معناه فيقول: "وكيف ينزل الله كتاب هداية وهو غير مفهوم المعنى؟

- (١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٣، ص١٣٧.
  - (٢) سورة النساء الآية: ١٧٤.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم ج٧، ص٥٠٠.

وقد وصفه الله بأنه روح من أمره وأنه نور ورحمة وموعظة وشفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين، وأنه نور مبين يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام، ويخرجهم من الظلمات إلى النور بإذنه.

وليست الهداية بشيء من المزاعم الكلامية والنزعات اليهودية ممن يقول: "إن دلالته ظنية أو فهمه متعذر والله يقول: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ اَقُومُ ﴾ () فهو ليست هدايته مقصورة على القويم، ولكن على القويم وعلى التي هي أقوم " ().

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٤، ص٥٤٥.

# su Fattanu | | | ... |

### 🐟 المسألة الثالثة: اعتماد الرافضة والباطنية على طريقة التأويل:

من المصائب والطوام التي حلت بكثير من الطوائف والفرق هي مصيبة التأويل بصرف النص عن معناه الصحيح إلى معنى آخر بدون دليل ولا قرينة تدل على ذلك.

يقول الشيخ الدوسري -: "ودعوى الباطنية تقوم على إبطال الشريعة الإسلامية بتأويل نصوصها وأحكامها وصرفها عن معانيها المعروفة في اللغة والشرع إلى معان فاسدة يزعمون أنها المقصودة" ().

وينقل الشيخ ~ حواراً عقلياً إذا ما تمت المناظرة لأحدهم-تبين لي من خلال البحث أنه للإمام ابن الجوزي البغدادي ~ في كتابه "تلبيس إبليس"-حيث يقول: "وأن شبهاتهم يصعب تفنيدها لدعوى الباطن، ولكن إذا اتفقت مناظرة لأحدهم فلنقل له: أهذه الأشياء التي عرفتموها عن ضرورة أو عن نظر أو عن إمام معصوم؟

فإن قلتم: ضرورة. فكيف خالفكم أهل العقول السليمة؟ ثم لو جاز للإنسان أن يهتدي بدعوى الضرورة في نقض ما ادعاه!

- وإن قلتم النظر فالنظر عندكم باطل لأنه تصرف بالعقل وقضايا العقول عندكم لا يوثق بها!
- وإن قلتم: عن إمام معصوم. قلنا: فها الذي دعاكم إلى قبول قوله بلا معجزة وترك قول محمد على مع المعجزات ثم ما يؤمنكم أن يكون ما سُمع من الإمام المعصوم له باطن غير ظاهر؟

ثم يقال لهم: هذه البواطن والتأويلات أيجب إخفاؤها أم إظهارها؟ فإن قالوا: يجب إظهارها. قلنا لهم: كتمها محمد الله وإن قالوا يجب إخفاؤها، قلنا: ما وجب على

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص١٠٣.

الرسول إخفاؤه كيف حل لكم إفشاؤه؟"().

إنه حوار عقلي مسكت مفحم لأصحاب التأويلات الفاسدة والدعوات الباطنية المضلة.

ويوضح الشيخ الدوسري - خطر التأويل وتأثيره على الفرق بشكل عام فيقول: "بل نؤكد أن كل فسوق ومروق وكفر وضلال وزندقة وإلحاد منشؤها التأويل، فاستعرض أحوال الأدعياء من متألهين ومتنبئين ومتمهديين وانظر أرباب الفرق من جهمية ومعتزلة ومرجئة وقرامطة وباطنية وغيرهم، تجد الباب الذي دخلوا منه جميعاً هو التأويل، وإن اختلفوا في النزعات والأهواء والأغراض والميول" ().

<sup>(</sup>۱) تلبيس إبليس للامام أبي الفرج عبدالرحمن ابن الجوزي ص ١٣١ وانظر صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٧، ص١٠٣.

### 🐟 المسألة الرابعة: القول بالنص في إمامة علي 🐲 وخلافته بعد النبي ﷺ:

"من فرق الروافض: الإمامية أو الاثني عشرية وهم القائلون بإمامة اثني عشر رجلاً من آل البيت ثبتت إمامتهم -حسب زعمهم- بنص النبي وكل واحد منهم يوصي بها لمن يليه، وأولهم: علي وآخرهم محمد بن الحسن العسكري المزعوم الذي اختفى في حدود سنة ٢٤٠هـ، وسيعود بزعمهم ويملأ الأرض عدلاً كها ملئت جوراً"().

يقول الشيخ عبدالرحمن الدوسري - في معرض الكلام عن قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ وَلَوْ لَا فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُمُ الشّيطُونَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ ( ): إن في هذه الآية وأشباهها إبطالاً للقول بالإمامة المزعومة النص عليها عند المبتدعين؛ لأنه لو كان شيء من الأحكام منصوصاً عليه يعرفه الإمام لزال موضع الاستنباط وسقط الرد إلى أولى الأمر بل كان الواجب الرد إلى الإمام الذي يعرف صحة ذلك من باطله من جهة النص ( ) .

- (١) فرق معاصرة للعواجي، ج١، ص٩٤٩.
  - (٢) سورة النساء الآية: ٨٣.
- (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٦، ص١٠٧.

### المسألة الخامسة: التقيـــة:

"التقية في اللغة يراد بها الحذر، يقال توقَّيت الشيء أي حذرته، والتقية في مفهوم الشيعة معناها أن يظهر الشخص خلاف ما يبطن، أي معناها النفاق والكذب والمراوغة والبراعة في خداع الناس لا التقية التي أباحها الله للمضطر المكره.

وللتقية عند الشيعة مكانة مرموقة، ومنزلة عظيمة فقد اعتبروها أصلاً من أصول دينهم وبينوا أحكامها، وما ينال الشخص من الثواب الذي لا يعد، ولا يحصى، ولا يصدق لمن عمل بها، وعامل الناس بموجبها فخدعهم وموّه عليهم، وكم تأثر الناس وانخدعوا بحبل هؤلاء الذين جعلوا التقية مطية لهم"()

ويقول الشيخ الدوسري ~: "واعلم أن بعض أهل الأهواء من النواصب وغيرهم زعموا أن علياً وأولاده يستعملون التقية في غالب أمورهم، وأن لهم مذاهب يخفونها عن العامة، وهذا كذب صراح ومحال على الإمام على أمير المؤمنين على الأن التقية لا يستعملها إلا الجبان الرعديد، ولست أدري كيف يتفق قولهم هذا وكذبهم، مع زعمهم أن علياً قادرٌ على إفناء الثقلين في لحظة واحدة، هذا وقد تضمنت كتب الشيعة ما ينقض زعمهم الكاذب على أمير المؤمنين وبنيه فقد جاء في كتاب "نهج البلاغة" () عن على الله قال: "علامة الإيمان إيثارك الصدق حيث يضرك، على الكذب حين ينفعك". ومحال على أمير المؤمنين وبنيه أن يقولوا ما لا يفعلون، فيتبين من هذا الكذب حين ينفعك". ومحال على أمير المؤمنين وبنيه أن يقولوا ما لا يفعلون، فيتبين من هذا الكذب الصريح في نسبة التقية إلى على الله وإلى أبنائه من بعده" ()

- (۱) فرق معاصرة للعواجي، ج١، ص٣٨٠-٣٨١.
- (۲) كتاب" نهج البلاغة "يعتبره الشيعة من أصح الكتب عندهم بعد كتاب الله (انظر روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تأليف العلامة أبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي ج٣ ص ١٢٣).
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٤، ص ١٠١ ١٠٢.

### 🖘 المسألة السادسة: تعظيم بعض المزارات والقبور:

وهذا من ديدن أهل البدع مطلقاً، فيندر أن ترى طائفة من أهل البدع ممن يقدمون رجالهم، ويعظمونهم لا يوجد عندهم مزارات معينة يجعلونها عيداً.

قال موضحاً ذلك الشيخ الدوسري -: "وفتنة الأمة بالقبور قديمة من القرن الخامس، وقد تكلم عليها الإمام ابن عقيل وغيره وهي من رواسب الدول الشيعية بالمشرق والباطنية في مصر والشام والمغرب" ().

ويقول في موضع آخر مبيناً بعض الاعتقادات عند الشيعة: "ومن يزعم أن كربلاء البلد التي فيها الحسين وفيها من الكعبة وأن المجاور فيها لا تمسه النار، وفيهم من يعتقد النجاة من النار ودخول الجنة بمجرد زيارة القبر الفلاني أو العلاني، ولهم حكايات كثيرة في الأولياء والسادة ما أنزل الله بها من سلطان، فهي من جملة الافتراء على الله يصعب علينا الإطالة بذكرها" ().

<sup>(</sup>١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٥، ص٤٠٢.

<sup>(</sup>٢) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٥، ص١٨٥.

### 🐟 المسألة السابعة: حكم توبة الباطنية:

يوضح ذلك الإمام أبوحامد الغزالي حيث يقول: "وأما توبة الباطنية وكل زنديق مستتر بالكفريرى التقية ديناً، ويعتقد النفاق وإظهار خلاف المعتقد عند استشعار الخوف حقاً، ففي هذا خلاف بين العلماء.

ذهب ذاهبون إلى قبولها لقوله المرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم" والله يتولى السرائر والدليل عليه أن المكره إذا أسلم تحت ظلال السيوف، وهو خائف على روحه نعلم بقرينة حاله أنه مضمر غير ما يظهر فنحكم بإسلامه ولا نلتفت إلى المعلوم بالقرينة من سريرته.

وذهب ذاهبون إلى أنه لا تقبل توبته، وزعموا أن هذا الباب لو فتح لم يمكن حسم مادتهم وقمع غائلتهم، فإن من سر عقيدتهم التدين بالتقية والاستسرار بالكفر عند استشعار الخوف فلو سلكنا هذا المسلك لم يعجزوا عن النطق بكلمة الحق وإظهار التوبة عند الظفر بهم فيلهجون بذلك مظهرين، ويستهزؤون بأهل الحق مضمرين ().

وأجد السيخ الدوسري ~ يرجح القول الأول، والذي أسنده لبعض المحققين، ولكن ربط ذلك بشرط حيث يقول: "قال بعض المحققين: لا تقبل توبة أحد من الباطنية إلا إذا أظهر أسرارهم وشبهاتهم وما كانوا يكتمون فإن هو أظهر ذلك قبلت توبته؛ لأنه برهن بكشف الأسرار على صدق توبته، فتجري عليه أحكام الإسلام وهذا في الظاهر وأما فيها بينه وبين الله فأمره إلى الله العليم بها تخفي الصدور"().

- (١) الحديث سبق تخريجه، انظر الباب الأول، الفصل الأول، التمهيد.
- (٢) فضائح الباطنية، تأليف: محمد بن محمد الغزالي أبي حامد، ص١٦٠.
  - (٣) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٥، ص ٤٩١.

### 🖘 المسألة الثامنة: الخلاف بين السنة والشيعة:

أنقل هنا مشاعر الشيخ الدوسري حيث يقول: "ومن المؤسف أن قصة الخلاف بين السنة والشيعة لم تحل على مستوى عالٍ من الجميع مؤيداً بالحكام المنفذين للقرارات، بل ظل يدور في حلقة مفرغة حتى تفاقم الخلاف واستعمل المغرضون الموتورون التشيع لأغراضهم ضد الإسلام، وروجوا في أذهان الشيعة عدواة أبي بكر وعمر وغيرهما للإمام علي، وهذا كذب وزور ينزه منه إيهان الشيخين ومغازي مآثر الصحابة، إن عداوة علي مخالفة للإيهان من الأساس الصحيح، إن كل واحد منها حبيب للآخر، ولم يكن بين أبي بكر أي بغض ولا عداوة لعلي، ولا من علي بغض وعداوة لأبي بكر، وكذلك عمر بن الخطاب لم يكن في لحظة من اللحظات معادياً للإمام علي... وسيل هذه الإشاعات كذب وزور لا أساس لها من الصحة، وإنها هي من ترويج الفرس واليهود، والعجيب أنها أصبحت عند الشيعة كقضية مسلمة لا يقبلون إنكارها، بل يعتبرونها من أساس عقيدتهم" ()

(١) صفوة الآثار والمفاهيم، ج٩، ص٥٧.

### 🖘 المسألة التاسعة : سؤال وجواب:

سئل الشيخ الدوسري ~ هذا السؤال:

ما رأي فضيلتكم في حاكم إيران آية الله الخميني؟ هل يحكم عليه بـالكفر أم لا؟ وما موقف المسلم منه؟

### فأجاب:

هذا لا شك في كفره، هذا رافضي، هذا دين شتم الشيخين وتكفير الشيخين، ودين تهوين جبريل، وأنه خان الأمانة وصد الرسالة عن علي إلى محمد، هؤلاء أخبث أمة وأكفر من اليهود والمجوس، أنت لا تسأل عن الخميني اسأل عمن ساهم الاستعمار الفرنسي بالعلويين في ثلاثة أقاليم من البلاد العربية في سوريا والعراق وعدن من هم العلويون: النصيرية: أمة شهاداتها أشهد ألا إله إلا حيدرة، الأنزع البطين، ولا نورعليه إلا محمد الصادق الأمين، ولا حجاب عليه إلا سلمان ذو القوة المتين، هذه شهاداتهم ويعتقدون اعتقاداً جازماً أنه لا تقوم لهم دولة حتى يقوم لليهود دولة يرأسها أعور"().

(١) من شريط مسجل للشيخ الدوسري حسبعنوان دروس في العقيدة.

### الخاتمــة

أحمد الله على ما هيأ لي بفضله وكرمه وتوفيقه حتى أتممت هذا البحث المتواضع، وله الشكر بنعمه الظاهرة والباطنة وأسأل الله الإخلاص والقبول والأجر والمثوبة كها أسأله سبحانه أن يتجاوز عن خطئى وتقصيري.

وأذكر في هذه الخاتمة أهم النتائج والتوصيات:

أما بالنسبة للنتائج:

فأولاً: يعد الشيخ عبدالرحمن الدوسري عالماً جليلاً وداعية مخلصاً سار في منهجه على طريق السف الصالح في عقيدته ودعوته.

ثانياً: ظهر من خلال البحث توضيح الشيخ ~ لعقيدة السلف، وبيانها للناس، وتقريب المسائل التي قد تخفى عليهم خصوصاً فيها يتعلق بمجال التوحيد والإيهان.

ثالثاً: ظهر من خلال البحث دفاع الشيخ حن عقيدة السلف، ودحض شبهات المغرضين والمشككين قديماً وحديثاً.

رابعاً: للشيخ - أسلوب أدبي جميل فهو كها هو معلوم شاعر، والشاعر أديب يتميز أسلوبه عن غيره، وهذا ما يظهر لكل من قرأ كتب الشيخ أو مقالاته أو سمع بعض محاضراته.

خامساً: كشف الشيخ - مخططات اليهود وحركتهم الماسونية حيث أجد الشيخ ينسب كثيراً من المخالفات في العقيدة، وضعف الوازع الديني عند كثير من المسلمين لخطط اليهود ومكرهم.

سادساً: اشتهر عند بعض طلبة العلم قسوة الشيخ وشدته، ولكن من خلال البحث ثبت أن تلك القسوة والشدة كانت متركزة على أعداء الإسلام أو من والاهم فكرياً، ودعا الناس إلى الضلال، وللشيخ حبارات تدعو إلى الرأفة بالمسلمين وبيان الحق لهم، وكما قيل: "ليس راءٍ كمن سمعا"

سابعاً: تفسير الشيخ ~ محاولة قوية لحل مشاكل الأمة من خلال القرآن الكريم، ولكن المنية حالت دون إتمام الشيخ لتفسيره والذي خلّفه منه ثروة علمية لا يستهان بها.

ثامناً: اتساع معارف الشيخ وعدم اقتصاره على فن واحد؛ فقد كتب في العقيدة، والتفسير، والفقه، والسياسة، والقانون، والاتجاهات المعاصرة، والتربية، وغيرها.

تاسعاً: وأخيراً فقد عشت مع الشيخ ~ خلال فترة البحث سنين أبانت لي أني أبحث في شخصية عظيمة تتسم بعلو الهمة، والإرادة، وقوة الشخصية، وجمال الأسلوب، ورونق العلم، وعجائب الفراسة، والغيرة، والحرقة على حال الأمة الإسلامية. فأسأل الله أن يرحمه رحمةً واسعة.

### وأما التوصيات:

أولاً: أوصي بإخراج تفسير الشيخ  $\sim$ ، وتحقيقه على صورة حسنة؛ لأن الطبعة الحالية تعتبر رديئة وغير محققة.

ثانياً: أوصي بمشروع إكمال تفسير الشيخ حمل منهجه؛ لأن الشيخ توفي وهو في تفسير سورة المائدة، وهذه الطريقة في إتمام الكتب خصوصاً التفاسير لا اعتراض عليها إذ هي معمول بها قديماً وحديثاً.

ثالثاً: من خلال البحث وجدت للشيخ ثروة علمية قيمة، فلو جُعل للشيخ عموع لكل مؤلفات الشيخ كسلسلة يجد بها طالب العلم كل ما يتعلق بآثار الشيخ العلمية، أسوة بغيره من العلماء الذين جمعت آثارهم العلمية.

رابعاً: أوصي بإخراج منظومة الشيخ - في الفقه وشرحها، ومن خلال المنظومة قد تنطلق رسالة علمية عن جهود الشيخ - في الفقه.

هذا وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم، ، ،

# الفهارس

- 🖒 فهرس الآيات القرآنية.
- 🖒 فهرس الأحاديث النبوية.
  - 🗘 فهرس الأعلام.
  - 🗘 فهرس المصطلحات.
  - 🗘 فهرس المصادر والمراجع.
- 🖒 فهرس عام للموضوعات.

## فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيــــــة                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------|---------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 718,01 |               | الفاتحة: ٥        | ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيرُ ﴾                                                                                                                                                                                                                            |
| 717    |               | البقرة:٣          | ﴿ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمُمَّا رَزَقَنَّهُمْ يُنفِقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                 |
| 104    |               | البقرة:٧          | ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَنرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ<br>عَظِيمٌ ﴾                                                                                                                                                     |
| ۷۳،٤۸  |               | البقرة: ٢١        | ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ<br>تَتَّقُونَ﴾                                                                                                                                                    |
| 717    |               | البقرة:٢٨         | ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتَا فَأَحْيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾                                                                                                                     |
| ۲۰۰    |               | البقرة:٦٠         | ﴿ فَقُلْنَا اَضْرِب بِعَصَالَ ٱلْحَجَرِ ۚ فَأَنفَجَ رَتُ مِنْهُ آثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ۗ قَدْ عَلَا الْحَجَرَ فَأَنفَجَ رَتُ مِنْهُ آثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ۗ قَدْ عَلَا حَلَا اللهِ مَشْرَبَهُ مُ ۗ ﴾.                                                           |
| 717    |               | البقرة:٧٣         | ﴿ فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا ۚ كَذَالِكَ يُحِي ٱللَّهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ - لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾                                                                                                                                             |
| ۱۷٥    |               | البقرة:٧٩         | ﴿ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِئنَبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَنذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِدِ تَمَنَا قَلِيلًا فَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا كَنَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا كَنَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا يَكُسِبُونَ ﴾ |
| ١٢٨    |               | البقرة: ٨٢        | ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةَ ۚ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾                                                                                                                                                           |
| ٥٨     |               | البقرة:٨٨         | ﴿ وَقَالُواْقُلُوبُنَا عُلْفُنَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7      |               | البقرة: ١٠٢       | ﴿ فَيَ تَعَلَّمُونَ مِنْهُ مَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ عَبِينَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ عَ ﴾                                                                                                                                                                                 |
| 337    |               | البقرة: ١٠٢       | ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ ٱلشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانً ﴾                                                                                                                                                                                                  |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية  | الآيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                             |
|---------|---------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 198     |               | البقرة:<br>۱۳۱–۱۳۲ | ﴿ إِذْ قَالَ لَهُۥ رَبُّهُۥ أَسْلِمٌ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَنْلَمِينَ * وَوَصَّىٰ بِهَآ إِبْرَهِ مُ<br>بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم<br>مُسْلِمُونَ ﴾ |
| 79      |               | البقرة: ١٣٢        | ﴿ كِنَبِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾                                                                                                                                   |
| 371,171 |               | البقرة:١٣٦         | ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْمَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰٓ إِبْرَهِۦٓمَ﴾                                                                                                                                            |
| 99      |               | البقرة: ١٤٠        | ﴿ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّه                                                                                                                                 |
| 711     |               | البقرة:١٤٧         | ﴿ لَيْسَ الْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلِكِنَّ الْبِرَ مَنْ ءَامَنَ<br>بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ ﴾                                                                                        |
| 717     |               | البقرة:١٤٨         | ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾                                                                                                                                   |
| 144     |               | البقرة:<br>١٦١–١٦١ | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارُ أُوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ<br>وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ ﴿ اللَّهِ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ<br>يُظَرُونَ ﴾      |
| ٦,      |               | البقرة: ١٦٤        | ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَـٰـلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي<br>جَّـَـرِى فِي ٱلْبَحْرِبِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ                                                                                |
| 717     |               | البقرة:١٧٧         | ﴿ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾                                                                                                                                                                   |
| 170     |               | البقرة:١٧٨         | ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ ﴾                                                                                                                                                                                           |
| ۱۱۰،۷۹  |               | البقرة:١٨٦         | ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرُشُدُونَ                                                                         |
| 711     |               | البقرة: ٢٣٢        | ﴿ ذَاكِ يُوعَظُ بِهِ - مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْمَيْوِمِ ٱلْآخِرِ ۗ ﴾                                                                                                                                               |
| 1.0     |               | البقرة:٢٥٣         | ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُم مَّن كَلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ وَرَجَتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ مَن ﴾                               |
| 777,177 |               | البقرة: ٢٥٥        | ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْ نِهِ ۚ ﴾                                                                                                                                                                         |
| 111     |               | البقرة: ٢٥٥        | ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾                                                                                                                                                                                       |

﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ

الآي

117

السورة ورقم الآية السورة

البقرة: ٢٥٥

| 771     |   | البقرة: ٢٥٥  | ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مْ وَمَا خَلْفَهُمْ ۖ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------|---|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 719     |   | البقرة: ۲۸۲  | ﴿وَاتَّ قُواْ اللَّهَ ۗ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۷۱٬۱۲۲ |   | البقرة: ٢٨٥  | ﴿ اَمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَتِهِكَنِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَتِهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفْرِقُ بَيْنَ أَحَدِمِّن رُسُلِهِ ۚ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيدُ ﴾ |
| ١٧٤     |   | آل عمران:٧   | ﴿ ءَامَنَّا بِهِ ٤ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٤٨     | , | آل عمران:۱۸  | ﴿ قَابِمنا بِٱلْقِسْطِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 198     |   | آل عمران:١٩  | ﴿ إِنَّ ٱلدِّيرَ عِندَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١١١،١٠٩ | ( | آل عمران:٥٥  | ﴿ إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنعِيسَنَ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَّنَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                      |
| 198     | , | آل عمران: ۲٪ | ﴿ عَامَنًا بِأَلَّهِ وَٱشْهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 197     | , | آل عمران:٤٤  | ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ۚ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ النَّالَةُ ثُمِّ اللَّهَ شَيْئًا لَا اللَّهُ اللَّهُ شَيْئًا لَا اللَّهُ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيَجْزِى ٱللَّهُ ٱلشَّاكِرِينَ ﴾                                                                                |
| ١٢٧     | \ | آل عمران:۷۳  | ﴿ النَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَٱخْشُوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِلَا اللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ إيمننًا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾                                                                                                               |
| 719     | ١ | آل عمران:۸۵  | ﴿ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْكَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨٦      | ١ | آل عمران:۹۳  | ﴿ رَّبَّنَآ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنَّا                                                                                                                                                                                                         |
| 377     | ١ | آل عمران:۹۷  | ﴿مَأُونِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ ٱلِلْهَادُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 775     | \ | آل عمران:۹۸  | ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱتَّـَقَوْاْرَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ<br>فِيهَانُزُلًا مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ۗ وَمَاعِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَثْرَارِ ﴾                                                                                                                          |
| 171     |   | النساء:٣١    | ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ نُكَفِّرْ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُم سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُم مُدْخَلًا كَرِيمًا ﴾                                                                                                                                                          |

|  | 1 | 1 |  |
|--|---|---|--|

| الصفحة           | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية    | الآيــــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------|---------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۲، ۱۳۳،<br>۱۳۰ |               | النساء:٨٤            | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْ فِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ - وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ۚ وَمَن يُشْرِكُ<br>بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفۡتَرَىٰۤ إِثْمًا عَظِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٩٠               |               | النساء:٢٤            | ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن زَسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ<br>ظُلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ جَآ أَمُوكَ فَأَسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ<br>لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲0٠              |               | النساء: ٧٩           | ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ هَِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّتَةٍ هَٰنِ نَفْسِكَ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ<br>رَسُولًا وَكَفَىٰ بِأَللَهِ شَهِيدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۰۳              |               | النساء:٨٣            | ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ, مِنْهُمُّ وَلَوْ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبَعْتُهُ ٱلشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 71.5             |               | النساء:١١٥           | ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَجَهَ نَتَمَّ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۲۱، ۱۷۱،<br>۲۷۱ |               | النساء:١٣٦           | ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوَاْ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَ الْكِئْبِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ الْكِئْبِ الَّذِى نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ الْكَفْرُ بِاللَّهِ وَمَلَيْهِ كَتِهِ وَرُسُولِهِ وَ وَالْمَا فِي اللَّهِ وَمَلَيْهِ كَتِهِ وَكُنُهِهِ وَرُسُلِهِ وَ وَالْمَا فِي اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّ |
| 191              |               | النساء:<br>١٥٠ – ١٥٠ | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَحْفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا * أُوْلَتَإِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُنْهِيئًا ﴾ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُنْهِيئًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 787              |               | النساء:١٥٣           | ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِئْبِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِئْبًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ۚ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَىٰ أَكْبَرُ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّنعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 701              |               | النساء:١٥٥           | ﴿ فَيَمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمْ وَكُفْرِهِم ثِايَتِ ٱللَّهِ وَقَنْلِهِمُ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلَفُأَ بَلَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.0              |               | النساء:١٦٤           | ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

|  | 1 | 1 |  |
|--|---|---|--|

| الصفحة | السورة ورقم الآية السورة | الآيــــــة                                                                                                            |
|--------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 757    | النساء:                  | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا *          |
| 121    | 179-174                  | إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِهَآ أَبَداً وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾                              |
| 799    | النساء:١٧٤               | ﴿ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيۡكُمُ نُورًا مُّبِينًا ﴾                                                                          |
| ٧      | المائدة:٣                | ﴿ ٱلْمَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَٰتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ                             |
| V      | 1.8341                   | ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾                                                                                                  |
| 140    | المائدة:١٣               | ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَامِ عَن مَوَاضِعِهِ - ﴾                                                                            |
| ۸۸ ،۸۸ | المائدة: ٣٥              | ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُوٓاْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾                             |
| 178    | المائدة: ٤١              | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَعَزُنكَ ٱلَّذِينَ يُسَدِعُونَ فِي ٱلْكُفِّرِ مِنَ                                       |
| 112    | 21.63.41                 | ٱلَّذِينَ قَالُواْ ءَامَنَّا بِأَفْوَهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ ﴾"                                              |
| 140    | المائدة: ١٦              | ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكِلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِدِ ﴾                                                                     |
| 9 8    | المائدة: ٤٤              | ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَئِكِ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾                                          |
| 9.8    | المائدة: ٥٤              | ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَهَ إِنَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾                                       |
| 9.8    | المائدة:٧٤               | ﴿ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾.                                        |
| ٦      | المائدة:٧٧               | ﴿ يَثَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكٌّ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُمْ ﴾ |
| ٧٨     | الأنعام:٣٢               | رِسانىد ﴿                                                                                                              |
|        | '                        | ` ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' '                                                                                |
| 170    | الأنعام: ٦١              | ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾                             |
| 194    | الأُنعام: ٧٩             | ﴿ إِنِّي وَجَّهُتُ وَجْهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا ۗ وَمَاۤ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾   |
| 757    | الأنعام: ۸۲              | مِنَ المسرِفِينَ ﴾ ﴿ اللَّهُ مَا مَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾                                      |
|        |                          | \'\'\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                                                                                   |
| 7.7    | الأنعام: ٩٠              | ﴿ أُولَيْكِ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُ دَنهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾                                                         |
| ۱۷۹    | الأنعام: ٩٢              | ﴿ كِتَنَابُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارِكُ مُصِدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْدِ ﴾                                                |

| الصفحة           | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية   | الآيــــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------------|---------------|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٤               |               | الأنعام: ١١٢        | ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوًّا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ<br>إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾                                                                                                                                                  |
| V31, P31,<br>707 |               | الأنعام:١٤٨         | ﴿ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشۡرَكُنَا وَلَآ ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ﴾                                                                                                                                                                                                            |
| ١٤٨              |               | الأنعام:١٤٨         | ﴿قُلَّ هَلَ عِندَكُم مِّنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَّأَ ۚ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ أَنتُدُ<br>إِلَّا تَخُرُصُونَ ﴾                                                                                                                                                               |
| ٥٨               |               | الأنعام: ١٤٩        | ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ ٱلْحُكَمَّةُ ٱلْبَالِغَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 179              |               | الأُنعام: ٥٥٥       | ﴿ كِنْكُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                             |
| 770              |               | الأنعام:<br>١٦٢–١٦٢ | ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِى وَنُشُكِى وَمَعْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ * لَا شَرِيكَ لَهُ أَنْ                                                                                                                                                                                      |
| 198              |               | الأُنعام:١٦٣        | ﴿ وَيِذَ لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                         |
| 149              |               | الأعراف: ٢          | ﴿كِنَنَّ أُنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَكَرَّ مِّنَهُ لِلْمُنذِرَ بِهِ. وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ                                                                                                                                                                               |
| 97               |               | الأعراف:١٨          | ﴿ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٓ أَسْمَنَ بِهِۦ ۚ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                               |
| 1.1              |               | الأعراف:٥٤          | ﴿إِنَ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِــتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ يُغْشِى ﴾                                                                                                                                                               |
| ٧٨               |               | الأعراف:٥٥          | ﴿ اَدْعُواْ رَبُّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 7 5 5            |               | الأعراف:١١٦         | ﴿سَحَـُ رُوٓا أَعَيْثَ ٱلنَّاسِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1.0              |               | الأعراف:١٤٣         | ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَٰنِنَا وَكَلَّمَهُ وَبُّهُ وَقَالَ رَبِّ أَرِفِي أَنظُرْ إِلَيْكَ ﴾                                                                                                                                                                                            |
| 787,787          |               | الأعراف:١٤٣         | ﴿ لَن تَرَىٰنِي ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ०९               |               | الأعراف: ۱۷۲        | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمُّ قَالُواْ بَكِنْ شَهِدْ أَأَ أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَاذَا عَنْهَا لَيْ مَا لَقِينَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَاذَا عَنْهِالِينَ ﴾ |

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الأيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------|---------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٢٦    |               | الأنفال: ٢        | ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 111    |               | الإنقال. ١        | ءَايَنتُهُ وَادَتُهُمْ إِيمَننًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 111    |               | الأنفال: ١٥       | ﴿ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 444    |               | الأنفال: ٢٩       | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تَنَّقُوا ٱللَّهَ يَجْعَل لَكُمَّ فُرُقَانًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 117    |               | الأنفال:٦3        | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنْدِرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1.0    |               | التوبة:٦          | ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الل |
| 144    |               | <b>*</b> \.: "    | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        |               | التوبة: ٣١        | ﴿ ٱتَّخَذُوٓا أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبَ ابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٩٠    |               | التوبة:٤٠         | ﴿ لَا تَحْدَزُنْ إِنَ ٱللَّهَ مَعَنَا ۗ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        |               |                   | ﴿ التَّنَبِيُونَ ٱلْعَكِيدُونَ ٱلْحَكِيدُونَ ٱلسَّنَبِحُونَ ٱلرَّكِعُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 170    |               | التوبة:١١٢        | ٱلسَّنجِدُونَ ٱلْأُمِرُونَ بِٱلْمَعْرُونِ وَٱلنَّاهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|        |               |                   | وَٱلْحَىٰفِظُونَ لِحُدُودِ ٱللَّهِ وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 108    |               | التوبة: ١١٥       | ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنْهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|        |               | ٠,                | يَتَّقُوبَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1 • 1  |               | بونس:۳            | ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 . 1  |               | پوس:              | ٱلْعَرْشِّ يُدَبِّرُ ٱلْأَمَرُ ۖ مَامِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْ نِهِ ۚ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777    |               | يونس:٤            | ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْءًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۳.     |               | بونس:۲۲           | ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآبِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦.     |               | يونس٠١١           | عَنْهُ ضُرَّهُۥ مَرَّ كَأَن لَوْ يَدْعُنَاۤ إِلَىٰ ضُرِّ مَّسَّهُۥ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        |               |                   | ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ وَمَن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٥٥     |               | يونس:۳۱           | يُخْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرُ فَسَيقُولُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|        |               |                   | ٱللَّهُ فَقُلُ أَفَلَا نَنَّقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        |               |                   | ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِّنْ أَجْرٍّ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۖ وَأُمِرْتُ أَنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 194    |               | يونس: ۷۲          | أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

الأي

السورة ورقم الأية السورة الصفحة

|       | <i></i> | . 1 . D . D | * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------|---------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 198   |         | يونس:۸٤     | ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنُنْمَ ءَامَننُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُننُم مُّسْلِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1 V 9 |         | هود:۱       | ﴿ كِنَنَاتُ أُحْكِمَتَ ءَايَنَنُهُ وَثُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 711   |         | هود:۱۹      | ﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمُ كَفِرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 198   |         | يوسف:١٠     | ﴿ قَوَفَنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1 • 1 |         | الرعد:٢     | ﴿ اللَّهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ۚ ثُمَّ السَّتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَسَخَرَ<br>ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى﴾                                                                                                                                                                                                                                |
| 178   |         | الرعد:١٠-١١ | ﴿ سَوَآءٌ مِّنكُم مِّنُ أَسَرَّ ٱلْقُولَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلْيُلِ<br>وَسَارِبُ بِٱلنَّهَ الِهُ مُعَقِّبَتُ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهُ<br>إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مَّ وَإِذَاۤ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوّءًا<br>فَلَا مَرَدَّ لُهُ وَمَا لَهُ مِ مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ﴾ |
| 108   |         | الرعد:۲۷    | ﴿ وَيَهْدِىٓ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 179   |         | إبراهيم:١   | ﴿كِتَنَّ أَنَزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنْتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ ٱلْمَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۰۸   |         | الحجر:٩     | ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ. لَـكَفِظُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 100   |         | الحجر:١٥-١٥ | ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ * لَقَالُواْ إِنَّمَا سُكِرَتْ أَبْصَدُونَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مُسْحُورُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧١    |         | الحجر:٣٦    | ﴿ رَبِّ فَأَنظِرُ نِيٓ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧١    |         | الحجر:٤٠    | ﴿إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 71.5  |         | الحجر:٩٩    | ﴿ وَٱعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِيثُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦٧    |         | النحل:٣٦    | ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاعُوتَ فَيَنَهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ الطَّلَاعُوتَ فَينَهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَذِيدِنَ ﴾                                                                                                                |

الآي

السورة ورقم الأية السورة

| الصفحة  | السورة | السورة ورهم الآيه | 43 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------|--------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧١      |        | النحل:٤٨          | ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَىٰ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنْفَيَّوُّا ظِلَالُهُۥ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ<br>سُجَّدًا يَلَهِ وَهُمْ دَخِرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٠٩     |        | النحل:٥٠          | ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۸۹      |        | الإسراء:٥٦٥–٥٧    | ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ ٱلضَّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَعُويلًا اللهِ أُولَئِكَ ٱلنَّينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴾ أقربُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَعَذُورًا ﴾ |
| ٣٠٠     |        | الإسراء:٩         | ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي ۖ أَقُومُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٨٥     |        | الإسراء:٨٨        | ﴿ قُل لَيِنِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَاٰذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونُ بِمِثْلِهِ هَاذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾                                                                                                                                                                               |
| 181     |        | الكهف:٩           | ﴿ وَيَقُولُونَ يَنُويَلُنَنَا مَالِ هَاذَا ٱلۡكِتَٰبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّآ<br>أَحْصَنْهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٤٨     |        | الكهف: ٤٩         | ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 99      |        | مريم: ٦٥          | ﴿ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ رَسَعِيًّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 79      |        | مريم: ٧٥          | ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ مَدًّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 • 1   |        | طه:٥              | ﴿ ٱلرَّحْنَ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٠٧     |        | طه:٦              | ﴿ إِنَّنِىٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّآ أَنَاْ فَأَعْبُدْنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٨      |        | طه:۱۶             | ﴿ إِنَّنِيَّ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَّا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيَّ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 750,755 |        | طه:٦٦             | ﴿ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 94      |        | طه:۸۱             | ﴿ وَلَا تَطْغُواْ فِيهِ فَيَحِلُّ عَلَيْكُمْ غَضَبِيٌّ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 99      |        | طه:۱۱۰            | ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ ۽ عِلْمًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٨٣     |        | الأنبياء:١٠       | ﴿لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَبَافِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٦٧     |        | الأنبياء ٢٠       | ﴿ يُسَيِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلۡنَـٰكَا مِن قَبۡلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوۡحِىٓ إِلَيۡهِ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا أَنَاْ

السورة ورقم الآية السورة

|     |              | قاعبدوي پ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 119 | الأنبياء:٢٦  | ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَالرَّحْمَنُ وَلَدًا لَّهُ بَحَنَةً بَلْ عِبَادٌ مُّكُرِّمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7.7 | الأنبياء:٧٧  | ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوْحَيْنَاۤ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ وَإِلَى اللَّهُ اللَّ |
|     |              | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٦   | الأنبياء:١٠٧ | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 170 | الحبج:۷۷     | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَالْفَكُواْ رَبَّكُمْ وَالْفَكُمُ اللَّهِ وَالْفَكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧٣  | المؤمنون: ٣٢ | ﴿ أَنِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ مَالَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ عَيْرِهُۥ ۚ أَفَلاَ لَنَقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٥٦  | المؤمنون:٨٦  | ﴿ قُلْ مَن رَبُّ ٱلسَّمَنوَتِ ٱلسَّنِعِ وَرَبُّ ٱلْعَكْرِشِ ٱلْعَظِيمِ سَيَقُولُونَ<br>لِلَّهِ قُلْ أَفَ لَا نَنَّقُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 149 | الفرقان:١-٢  | ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرَقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ٱلَّذِى لَهُ، مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَنَّكُن لَهُ، شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلُ شَكْلَ لَهُ، شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كَا شَيْءِ فَقَدَّهُ، نَقْدِيرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 107 | الفرقان:٢    | ﴿ وَخَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1.1 | الفرقان: ٥٩  | ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَنُ فَسَـٰكُلْ بِهِ - خَبِيرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧٨  | الفرقان:۷۷   | ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُاْ بِكُوْ رَبِّ لَوْلَا دُعَآ وُكُمْ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 711 | النمل:٣      | ﴿ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7   | القصص: ٣٢    | ﴿ فَذَا نِلْكَ بُرْهَا مَانِ مِن زَّيِّلِكَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ०९  | العنكبوت: ٦٥ | ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ تُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا جَعَنْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ<br>إِذَاهُمْ يُشْرِكُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| _          |
|------------|
| :          |
| _          |
| _          |
| tani       |
| Mi Fattani |
|            |

| الصفحة  | رقم<br>السورة | السورة ورقم الآية | الآيـــــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------|---------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٧      |               | الروم:٣٠          | ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا لَبْدِيلَ لِخَلْقِٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّمُ وَلَنكِرَ ٱلْكَاتِ ٱللَّيْكُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                      |
| 757     |               | لقمان:۱۳          | ﴿إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلُّو عَظِيمٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ०९      |               | لقمان:۳۲          | ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ فَلَمَّا بَخَنْهُمْ إِلَى الْمُرِّ فَمِنْهُمْ مُقْنَصِدُ وَمَا يَجْمَدُ بِعَايَدِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارِكَ فُورٍ ﴾ الْمَرِّ فَمِنْهُمْ مُقْنَصِدُ وَمَا يَجْمَدُ بِعَايَدِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارٍ كَ فُورٍ ﴾                     |
| 1.1     |               | السجدة:٤          | ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلا نُتَذَكَّرُونَ ﴾                                                                                                                       |
| 7 • 5   |               | الأحزاب:٦         | ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ مْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 117     |               | الأحزاب:٣٦        | ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الَّخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَرَسُولُهُ ۗ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الَّخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ اللَّهُ عَرِيهُ اللَّهُ عَرَسُولُهُ ۗ ﴾                                                  |
| ٦       |               | سبأ:٢٨            | ﴿ وَمَآ أَرْسَلُنَكَ إِلَّا كَآفًةً لِلنَّاسِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1 • 9   |               | فاطر:١٠           | ﴿إِلَيْهِ يَضَعَدُ ٱلْكِامُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّنالِحُ يَرْفَعُهُۥ ﴾                                                                                                                                                                                                                                           |
| 717     |               | یس ۷۷             | ﴿ أُولَة بَرَ ٱلْإِنسَكُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                |
| 170     |               | الصافات           | ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّآفَوُنَ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُسَبِّحُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 170     |               | الصافات١٦٥        | ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّآفَوُنَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 170     |               | الصافات ٢         | ﴿ فَالزَّحِزَتِ زَحْزً ﴾:                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 179     |               | الزمر:۲۳          | ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَبًا مُّتَشَدِهًا مَّتَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ أُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهُ ذَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ أَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ, مِنْ هَادٍ ﴾ |
| 144     |               | الزمر:٥٣          | ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ<br>يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ، هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ                                                                                                                                     |
| 717,101 |               | الزمر:٦٢          | ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾.                                                                                                                                                                                                                                                     |

الآي

﴿ فَأُصْبِرُ إِنَّ وَعْدَاللَّهِ حَقٌّ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ .. ﴾

الصفحة

181

السورة ورقم الأية السورة

غافر:٥٥

| , , ,               | ,           | الم عدوروي رفع منوسي وسندوس وتدفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٨                  | غافر:٦٠     | ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِي آَسْتَجِبُ لَكُو ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَٰتَكُمْرُونَ عَنَ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                |
| 179                 | فصلت:٣      | ﴿كِنَابُ فُصِّلَتَ ءَايَنتُهُ، قُرَءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 777                 | فصلت:۶٦     | ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۸۹، ۹۹،<br>۲٤۸، ۲۵۲ | الشورى:١١   | ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ مَنْ أَوُّهُ وَالسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 190,19٣             | الشورى:١٣   | ﴿ شَرَعَ لَكُمُ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَضَىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ عَلَى وَصَّيْنَا بِهِ عَلَى وَصَّيْنَا بِهِ عَلَى أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهُ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ ٱللَّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآ اللَّهُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُشَاءً وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُشِيبُ |
| 107,701             | الزخرف:۲۰   | ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَآءَ ٱلرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَهُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777                 | الزخرف:٧٦   | ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِكِنَ كَانُواْ هُمُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 179                 | الأحقاف:٢٩  | ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُورِكَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٨٢                 | محمد:۲٤     | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 140                 | الحجرات:١٠  | ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُرٌ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 178                 | الحجوات:١٤  | ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا ۚ قُل لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسُلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَنُ<br>فِي قُلُوبِكُمُ مِن اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا يَعْدِيهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ                                                                                                                                                   |
| 1.4                 | ق:۸۸        | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لَّغُوبِ ﴾ مَسَّنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ ﴿ فَفَرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                               |
| 189                 | الذاريات:٥٠ | ﴿ فَفِرُواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٦٨                 | الذاريات:٥٦ | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِٰنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 99                  | النجم ٤     | ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَمْنُ يُوحَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَيَ

الآي

﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَنُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ

77.

السورة ورقم الآية السورة

النجم:٢٦

| 171   | النجم: ٣٢  | ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَتِهِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّهَمَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 189   | القمر: ٤٩  | ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1.7   | الحديد:٤   | ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِمُ وَاللَّمَاءَ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ مَا يَلِيجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءَ وَمَا يَعْرُجُ فِيها وَهُوَ مَعَكُمْ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ مِمَا تَعْمُلُونَ بَصِيرٌ ﴾                         |
| 118   | الجادلة:٧  | ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ثُمَّ يُنَيِّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾  ٱلْقِينَمَةً إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ |
| ٦٩    | الصف:٤     | ﴿ فَلَمَّ ازَاغُوا أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم ۚ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 198   | الصف:٦     | ﴿إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًالِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلنَّوْرَئَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى<br>ٱسْمُهُۥٓ أَحَمَدُ ۖ ﴾!!                                                                                                                                                                                                                |
| 110   | التغابن:١٨ | ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَٰدَةِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 717   | الملك:١٢   | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌكِبِيرٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 • 9 | الملك:١٦   | ﴿ءَأَمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 • 9 | المعارج:٤  | ﴿ نَعْرُجُ ٱلْمَلَتِ كَ أُولُوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٦٩   | الجن:١     | ﴿قُلُ أُوحِيَ إِلَىَّ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرُّمِّنَ ٱلْجِيِّ فَقَالُوٓ أَ إِنَّا سَمِعْنَا قُرَّءَ انَّا عَجَبًا                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 107   | الجن:١٠    | ﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْر أَرَاهَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 177   | المدثر:۳۱  | ﴿ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَنَبَ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِيمَنَا ﴾                                                                                                                                                                                                              |
| 107   | الإنسان:٣  | ﴿إِنَّاهَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٦٧   | المرسلات ٥ | ﴿ فَالْمُلْقِينَتِ ذِكْرًا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| الصفحة | رقم<br>السورة | السورة ورقم الأية  | الأيــــــة                                                                                                         |
|--------|---------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٦٦    |               | النازعات ١         | ﴿ وَٱلتَّزِعَتِ غَوْقًا ﴾                                                                                           |
| ١٦٦    |               | النازعات ٥         | ﴿ فَٱلْمُدَيِّرَاتِ أَمْرًا ﴾                                                                                       |
| ١٦٦    |               | النازعات ٣         | ﴿ وَالسَّنبِ حَدْتِ سَبْحًا ﴾                                                                                       |
| ١٦٧    |               | النازعات٣          | ﴿ فَٱلسَّنِهَاتِ سَبْقًا ﴾                                                                                          |
|        |               |                    | ﴿ فَٱلْمُلْقِينَتِ ذِكْرًا ﴾                                                                                        |
| 178    |               | الانفطار:<br>١٠–١٢ | ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ * كِرَامًا كَنِيِينَ * يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾.                             |
| 1 • 9  |               | الأعلى:١           | ﴿ سَيِّج أَسْدَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾                                                                                |
| १४५    |               | الأعلى:١-٣         | ﴿ سَيِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ * ٱلْأَعْلَى ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوِّى * وَٱلَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾                         |
| 178    |               | الغاشية:<br>۲۱–۲۲  | ﴿ فَذَكِّرُ إِنَّمَآ أَنتَ مُذَكِّرٌ * لَّسَّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾                                            |
| 108    |               | البلد:١٠           | ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾                                                                                      |
| 184    |               | الليل: ٥-١٠        | ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَٱنَّقَىٰ * وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ * فَسَنْيَسِّرُهُۥ لِلْيُسْرَىٰ * وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ |
|        |               |                    | وَٱسْتَغْنَى * وَكَذَّبُ بِٱلْخُسُنَى * فَسَنُيسِّرُهُ لِلْعُسِّرَى ﴾                                               |
| ١١٩    |               | الإخلاص:٣          | ﴿ لَمْ سَكِلِدُ وَكَمْ يُوكَدُ ﴾                                                                                    |
| 99     |               | الإخلاص:٣-٤        | ﴿ لَمْ كَلِدُ وَلَمْ يُولَدْ * وَلَمْ يَكُن لَّهُ. كُفُوًا أَحَدُنا ﴾                                               |
| 107    |               | الفلق:٢            | ﴿ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ﴾                                                                                            |



# فهرس الأحاديث النبوية

| الصفحة  | الحديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                          | م   |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ١٠٦     | احتج آدم وموسى فقال له موسى: يا آدم أنت أبونا خيّبتنا و أخر جتنا من الجنة          | ١   |
| 97      | إذا أعيتكم الأمور فعليكم بأصحاب القبور                                             | ۲   |
| 91      | إذا سألتم الله فاسألوه بجاهي فإن جاهي عند الله عظيم                                | ٣   |
| 11.     | أعتقها فإنها مؤمنة                                                                 | ٤   |
| 184     | اعملوا فكل ميسر لما خلق له                                                         | 0   |
| 91      | اغفر لأمي فاطمة ولقنها حجتها، ووسع عليها مدخلها بحق نبيك                           | ٢   |
| 11.     | ألا تأمنونني وأنا أمين من في السماء                                                | ٧   |
| 184     | آلله أمرك بهذا؟ قال: نعم قالت: إذاً لا يضيعنا                                      | ٨   |
| 144     | أما إنهم لم يكونوا يعبدونهم ولكنهم كانوا إذا أحلوا لهم شيئا استحلوه                | ٩   |
| **7.178 | أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا اله إلا الله                                    | ١.  |
| 7       | أن الصحابة لما نزلت هذه الآية                                                      | 11  |
| 7 8 0   | أن الله شفاني                                                                      | ١٢  |
| 1.7     | إن الله لما قضي الخلق كتب عنده في كتاب وهو عنده فوق عرشه إن رحمتي                  | ۱۳  |
| 1 . 1   | سبقت غضبي                                                                          | , , |
| 1 • ٢   | أن اليهود أتت النبي ﷺ فسألته عن خلق السموات والأرض                                 | ١٤  |
| 179,171 | أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر                                    | 10  |
| 7 • 9   | إن حجراً كان يسلم عليّ في الجاهلية إني لأعرفه الآن                                 | 77  |
| 1.7     | إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيله                                | ۱۷  |
| ٤٨      | إنك ستأتي قوما من أهل الكتاب فإذا جئتهم فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا<br>إله إلا الله | ۱۸  |
|         |                                                                                    | ١.٥ |
| 194     | إننا معشر الأنبياء أبناء علات وديننا واحد                                          | 19  |

٢١ التائب من الذنب كمن لا ذنب له

٢٠ الإيهان بضع وستون أو بضع وسبعون شعبة

الحدي

الصفحة

170

144

178

|   | 77  | الحج عرفة                                                             | ٧٩    |
|---|-----|-----------------------------------------------------------------------|-------|
|   | 74  | حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات و جهه ما انتهى إليه بصره من<br>خلقه  | 787   |
|   | 7 8 | خلقت الملائكة من نور، وخلق الجان من مارج من نار                       | ١٦٦   |
|   | 70  | الدعاء هو العبادة                                                     | ٧٩    |
|   | 77  | فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن                                              | 170   |
|   | ۲۷  | كذبني ابن آدم، ولم يكن له ذلك وشتمني ولم يكن له ذلك                   | 17.   |
|   | ۲۸  | كل مولود يولد على الفطرة فأبواه، يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه        | ٥٧    |
|   | 79  | كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل                                   | 7.1.1 |
|   | ٣.  | لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم فإنما أنا عبده                    | 197   |
|   | ٣١  | اللهم آت محمدا الوسيلة                                                | ٨٥    |
|   | ٣٢  | اللهم إني أسألك بحق السائلين عليك، وبحق ممشاي هذا                     | ٩.    |
|   | ٣٣  | ليس منا من لم يتغن بالقرآن                                            | ١٨٧   |
|   | ٣٤  | ما منكم من أحد إلا سيكلمه ربه                                         | ١٠٦   |
|   | ٣٥  | من رأي منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه                  | ١٢٦   |
|   | ٣٦  | من غشنا فليس منا                                                      | 7     |
|   | ٣٧  | من لقي الله لايشرك به شيئاً ويصلي الخمس، ويصوم رمضان غفر له           | 179   |
|   | ٣٨  | والله لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس<br>أجمعين | 7 • ٤ |
|   | 44  | ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه                             | 110   |
| 1 | 1   |                                                                       |       |

٤٠ يا معشر من آمن بلسانه، ولم يدخل الإيمان قلبه لا تغتابوا المسلمين

| الصفحة | الحديــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                     | م  |
|--------|---------------------------------------------------------------|----|
| 7 2 7  | يخيل إلي أني قد فعلت الشيء ولم أفعله                          | ٤١ |
| ٧      | يرث هذا العلم من كل خَلَفٍ عدوله ينفون عنه تأويل الجاهلين     | ٤٢ |
| 77.    | يُقال -أي للنبي ١٠٠٠ ارفع رأسك وسل تعطه وقل يُسمع واشفع تُشفع | ٤٣ |



## فهرس الأعلام

| الصفحة | اســــم العلــــم                     | م  |
|--------|---------------------------------------|----|
| 7.7    | إبراهيم المديفر                       | ١  |
| 440    | إبراهيم بن أدهم العجلي                | ۲  |
| 7      | إبراهيم بن محمد الإسفرايني            | ٣  |
| 707    | أبو الحسن الأشعري                     | ٤  |
| ٥٠     | أحمد بن عبدالحليم الحراني (ابن تيمية) | ٥  |
| ٤٢     | أحمد بن عبدالعزيز الحصين              | ٦  |
| ***    | أحمد بن عطاء الهجيمي                  | ٧  |
| ٥٠     | أحمد بن علي المقريزي                  | ٨  |
| ٤١     | أحمد بن غنام الرشيد                   | ٩  |
| 74     | باسكال بليس                           | ١. |
| 440    | بشر بن الحارث الحافي                  | 11 |
| 707    | بشر بن غياث المَرِّيسي                | ١٢ |
| 170    | دحية بن خليفة الكلبي                  | ۱۳ |
| 74     | دیکارت رینیه                          | ١٤ |
| 777    | رابعة بنت إسهاعيل العدوية             | 10 |
| ٤١     | راشد بن عبدالله الفرحان               | ١٦ |
| ٩١     | روح بن صلاح المذحجي                   | ۱۷ |
| ٤٢     | سليهان بن محمد الشبانة                | ۱۸ |
| ٤٢     | سليهان بن يحيى اليحيى                 | ۱۹ |
| 7      | عبدالجبار بن أحمد الهمداني            | ۲. |

٢١ عبدالرحمن البرغوثي

اســــم العلـ

الصفحة

21

| 77  | عبدالرحمن بن أحمد الإيجي                   | Y0X |
|-----|--------------------------------------------|-----|
| 77  | عبدالرحمن بن محمد الأنباري                 | ٥٣  |
| 7 8 | عبدالرحمن بن مهدي العنبري                  | 777 |
| 70  | عبدالعزيز بن عبدالرحمن اليحيي              | ۲۸  |
| 77  | عبدالعزيز بن عبدالرحمن اليحيي              | ٤٢  |
| ۲۷  | عبدالله بن سعید بن کلاب                    | Y0V |
| ۲۸  | عبدالملك بن عبدالله الجويني                | Y0V |
| 79  | عبدالواحد بن زيد البصري                    | 777 |
| ٣٠  | عثمان بن سعيد الدارمي                      | 704 |
| ٣١  | عثمان بن مظعون الجمحي                      | 710 |
| ٣٢  | علي بن محمد الآمدي                         | Y0X |
| ٣٣  | عمر بن عاصم الأزميري                       | ۲۱  |
| ٣٤  | عمر بن عبدالعزيز بن مروان (الخليفة العادل) | 774 |
| ٣٥  | عمرو بن عبيد                               | 777 |
| ٣٦  | غيلان بن أبي غيلان الدمشقي                 | 774 |
| ٣٧  | فوزي بشبيشي                                | ٣٧  |
| ٣٨  | قاسم بن مهزع                               | 77  |
| ٣٩  | لامارتين الفونس دوب                        | ٦٣  |
| ٤٠  | لامتيه أو لامنيه                           | ٦٣  |
| ٤١  | مالك بن دينار                              | 770 |
| 27  | محمد العثمان القاضي                        | ۲۸  |
| ٤٣  | محمد النوري بن أحمد بن محمد                | ۲۱  |
|     |                                            |     |

| الصفحة | اســـم العلـــم                             | م  |
|--------|---------------------------------------------|----|
| ٥٠     | محمد بن أبي بكر الدمشقي (ابن قيم الجوزية)   | ٤٤ |
| 97     | محمد بن إسحاق السلمي (ابن حزيمة)            | ٤٥ |
| ٥٠     | محمد بن إسحاق بن منده                       | ٤٦ |
| ۲0٠    | محمد بن الحسين الرازي                       | ٤٧ |
| ٥٠     | محمد بن جرير الطبري                         | ٤٨ |
| ٤١     | محمد بن سليمان المرشد                       | ٤٩ |
| 707    | محمد بن عبدالوهاب الجبائي                   | ٥٠ |
| 7 5 4  | محمد بن علي المآزري                         | ٥١ |
| Y01    | محمد بن محمد بن أحمد الغزالي                | ٥٢ |
| ٥٠     | محمد علاء الدين علي بن محمد بن العز الحنفي  | ٥٣ |
| ٤٨     | معاذ بن جبل الأنصاري                        | ٥٤ |
| ٧٩     | النعمان بن بشير الأنصاري                    | 00 |
| 774    | هشام بن عبدالملك بن مروان (الخليفة الأموي)  | ٥٦ |
| 77.    | يعقوب بن إبراهيم الأنصاري (أبو يوسف القاضي) | ٥٧ |
| ۲۱     | يوسف بن عيسي القناعي                        | ٥٨ |
| 747    | يونس بن عبدالأعلي الصوفي                    | ٥٩ |



### فهرس المصطلحات

| الصفحة | الكلمة               | م  |
|--------|----------------------|----|
| ۲۸۲    | الأبدال              | ١  |
| 7.1    | الاتحاد              | ۲  |
| ۸١     | الاستعاذة            | ٣  |
| 707    | الأشعرية أو الأشاعرة | ٤  |
| 197    | الإطراء              | ٥  |
| 440    | الأقطاب الأربعة      | ٦  |
| ٦٦     | الإله                | ٧  |
| ٦٦     | الألوهية             | ٨  |
| ١٧٧    | الإنجيل              | ٩  |
| 440    | الأوتاد              | ١. |
| ١٢٣    | الإيهان              | 11 |
| 19.    | الإيمان بالرسل       | 17 |
| ١٧١    | الإيهان بالكتب       | ۱۳ |
| 797    | الباطنية             | ١٤ |
| ۲٦.    | البراهمة             | 10 |
| 117    | التحيز               | ١٦ |
| 475    | التصوف               | ۱۷ |
| 79.    | تقديس الأشخاص        | ١٨ |
| ۲۰٤    | التقية               | ۱۹ |
| ١٧٦    | التلمود              | ۲٠ |

التوالد

الصفحة

119

| 97  | توحيد الأسهاء والصفات          | 77  |
|-----|--------------------------------|-----|
| ٦٧  | توحيد الألوهية                 | ۲۳  |
| 00  | توحيد الربوبية                 | 7 8 |
| ١٧٤ | التوراة                        | ۲٥  |
| ٨٥  | التوسل                         | 77  |
| 119 | التولّد                        | ۲۷  |
| 117 | الجهة                          | ۲۸  |
| 180 | الحكم الشرعي                   | 79  |
| 180 | الحكم الكوني                   | ٣.  |
| ۲۸۷ | الحلول                         | ۲۱  |
| ١١٧ | الحيز                          | ٣٢  |
| ١٨٤ | دستور                          | ٣٣  |
| 779 | الذوق                          | ٣٤  |
| 790 | الرافضة                        | ٣٥  |
| ٥٣  | الرب                           | ٣٦  |
| ٥٣  | الربوبية                       | ٣٧  |
| ١٦٦ | الزاجرات                       | ٣٨  |
| ١٦٧ | السابقات                       | ٣٩  |
| 717 | الساعة الصغرى                  | ٤٠  |
| 717 | الساعة الصغرى<br>الساعة الكبرى | ٤١  |
| ۸۳  | الشرك                          | ٤٢  |
| ۲۲. | الشفاعة                        | ٤٣  |

الكلمــــة

| الصفحة | الكلمة           | م  |
|--------|------------------|----|
| ١٦٦    | الصافون          | ٤٤ |
| 778    | الصوفية          | ٤٥ |
| ٧١     | العبادة          | ٤٦ |
| ٧١     | العبودية الشرعية | ٤٧ |
| ٧١     | العبودية الكونية | ٤٨ |
| ۲۳.    | علم الكلام       | ٤٩ |
| 7771   | علم المنطق       | ٥٠ |
| 117    | العلو            | ٥١ |
| ١٧٤    | العهد القديم     | ٥٢ |
| 717    | الغيب            | ٥٣ |
| ٥٨     | الفطرة           | ٥٤ |
| 107    | القدرية النفاة   | ٥٥ |
| 771    | قلوط             | ٥٦ |
| ١٣١    | الكبائر          | ٥٧ |
| 777    | الكشف            | ٥٨ |
| 77     | الماسونية        | ٥٩ |
| ١٦٦    | المدبرات         |    |
| ١٦٦    | المسبحون         | 71 |
| 107    | المعتزلة         | 77 |
| 377    | المعتزلة         | ٦٣ |
| 118    | المعية الخاصة    | 78 |
| 118    | المعية العامة    | ٦٥ |
| 171    | الملائكة         | ٦٦ |

| الصفحة | الكلهـــــة | م  |
|--------|-------------|----|
| ١٦٧    | الملقيات    | ٦٧ |
| ١٦٦    | النازعات    | ٦٨ |
| ١٦٧    | الناشطات    | ٦٩ |
| 449    | الوجد       | ٧٠ |
| 47.5   | اليقين      | ٧١ |
| 711    | اليوم الآخر | ٧٢ |



### المصادر والمراجع

- (١) القران الكريم.
- (٢) الأجوبة المفيدة المهمات العقيدة، تأليف: الـشيخ عبـدالرحمن بـن محمـد الدوسري، دار إشبيليا، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- (٣) إحياء علوم الدين، تأليف: محمد بن محمد الغزالي أبي حامد، دار المعرفة بيروت.
- (٤) إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، تأليف: الشيخ محمد ابن ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية، ٥ ٤ ١ هـ، بيروت.
- (٥) أساس التقديس في علم الكلام، تأليف الإمام: فخر الدين أبي عبدالله محمد بن عمر بن الحسين الرازي، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- (٦) الاستغاثة في الرد على البكري، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية أبو العباس، دار الوطن، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٧ هـ، تحقيق: عبدالله بن محمد السهلي.
- (٧) **الاستيعاب في معرفة الأصحاب**، تأليف: يوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن محمد عبدالبر، دار الجيل بيروت ١٤١٢هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: علي محمد البجاوى.
- (A) الأسفار المقدسة في الأديان السابقة للإسلام، تأليف: د. علي بن عبدالواحد وافي، دار نهضة، القاهرة.
- (٩) الإصابة في تمييز الصحابة، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي، دار الجيل بيروت ١٤١٢ هـ ١٩٩٢م، الطبعة: الأولى، تحقيق: علي محمد البجاوي.

- (۱۰) اصطلاحات الصوفية، تأليف: عبدالرازق الكاشاني، دار المعارف الطبعة الثانية، ١٤٠٤هـ، تحقيق د. عبدالخالق محمود.
- (۱۱) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، تأليف: محمد الأمين بن محمد ابن المختار الجكني السنقيطي.، دار الفكر للطباعة والنشر. بيروت. بيروت. 1810هـ 1990م.، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات.
- (١٢) اعتقاد أئمة الحديث، تأليف: أبي بكر أحمد بن إبراهيم الإسماعيلي، دار العاصمة، الرياض ١٤١٢هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد بن عبدالرحمن الخميس.
- (١٣) إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، تأليف: أبي عبدالله محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي (ابن القيم)، دار المعرفة بيروت ١٣٩٥ هـ ١٩٧٥م، الطبعة: الثانية، تحقيق: محمد حامد الفقي.
- (١٤) اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني أبي العباس، مطبعة السنة المحمدية القاهرة الطبعة: الثانية، تحقيق: محمد حامد الفقى.
- (۱۵) اكتفاء القنوع بما هو مطبوع، تأليف: إدورد فنديك، دار النشر: دار صادر بيروت ۱۸۹٦م.
- (١٦) الانتصارية الرد على المعتزلة القدرية الأشرار، تأليف: يحيى بن أبي الخير العمراني، أضواء السلف الرياض ١٩٩٩م، الطبعة: الأولى، تحقيق: سعود بن عبدالعزيز الخلف.
- (۱۷) الأنساب، تأليف أبي سعيد عبدالكريم بن محمد بن منصور التميمي السمعاني، دار الفكر، بيروت ۱۹۹۸م، الطبعة الأولى، تحقيق عبدالله بن محمد البارودي.

- (١٨) الإيمان لابن منده، تأليف: محمد بن إسحاق بن يحيى بن منده، مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٦هـ، الطبعة: الثانية، تحقيق: د. علي بن محمد بن ناصر الفقيهي.
- (١٩) البداية والنهاية، تأليف: إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي أبي الفداء، مكتبة المعارف ببروت.
- (۲۰) بدع القراء القديمة والمعاصرة، تأليف: الشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد، دار الصيمعي، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
- (٢١) تاج العروس من جواهر القاموس، تأليف: محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، دار الهداية، تحقيق: مجموعة من المحققين.
- (۲۲) تاريخ الخلفاء، تأليف: عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي، مطبعة السعادة مصر ۱۳۷۱هـ ۱۹۵۲م، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد محي الدين عبدالحميد.
- (٢٣) تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلها من الأماثل، تأليف: أبي القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبدالله الشافعي، دار الفكر بيروت القاسم علي بن الحين أبي سعيد عمر بن غرامة العمري.
- (٢٤) التبيان في آداب حملة القرآن، تأليف: أبي زكريا يحيى بن شرف الدين النووي، الوكالة العامة للتوزيع دمشق ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م، الطبعة: الأولى.
- (٢٥) تجريد التوحيد المفيد، تأليف: تقي الدين أحمد بن علي المقريزي، الطبعة الثالثة، الجامعة الإسلامية، ٩٠٤١هـ، تحقيق طه بن محمد الزيني.
- (٢٦) تدريب المدارك وتقريب المسالك، لأبي الفضل عياض بن موسى اليحصبي الأندلسي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨ هـ-١٩٩١م، الطبعة الأولى.
- (٢٧) تذكرة الحفاظ، تأليف: أبي عبدالله شمس الدين محمد الذهبي، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة: الأولى.

- (٢٨) تربية الإسلام وادعاءات التحرر، تأليف: الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري، الطبعة الأولى، ٢٠٦هـ، الرياض، اعتنى بها: الأستاذ/ سعيد ابن محمود.
- (٢٩) التعرف لمذهب أهل التصوف، تأليف: محمد الكلاباذي أبي بكر، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٠هـ.
- (٣٠) التعريفات، تأليف: علي بن محمد بن علي الجرجاني، دار الكتاب العربي بيروت ١٤٠٥ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: إبراهيم الأبياري.
- (٣١) تفسير القرآن العظيم، تأليف: إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي أبي الفداء، دار الفكر بيروت ١٤٠١هـ.
- (٣٢) التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، تأليف: فخرالدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠ م، الطبعة الأولى.
- (٣٣) تفسير معالم التنزيل، تأليف: الإمام أبي محمد الحسين بن مسعود البغوي، دار المعرفة بيروت، تحقيق: خالد عبدالرحمن العك.
- (٣٤) تقديس الأشخاص في الفكر الصوفي عرض وتحليل على ضوء الكتاب والسنة، تأليف: محمد بن أحمد لوح، دار ابن القيم، الدمام، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ.
- (٣٥) تقريب التدمرية، تأليف: الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار ابن الجوزي، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.
- (٣٦) تقريب المتهذيب، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني المشافعي، دار الرشيد سوريا ١٤٠٦هـ ١٩٨٦ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد عوامة.
- (٣٧) التمييز، تأليف: مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري أبو الحسين، مكتبة الكوثر المربع السعودية ١٤١٠هـ، الطبعة: الثالثة، تحقيق: د. محمد مصطفى الأعظمي.

Mi Fattani | | ( ... )

- (٣٨) تهذيب اللغة، تأليف: أبي منصور محمد بن أحمد الأزهري، دار إحياء التراث العربي بيروت ٢٠٠١م، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد عوض مرعب.
- (٣٩) توضيح المقاصد وتصحيح القواعد في شرح قصيدة الإمام ابن القيم، تأليف: أحمد بن إبراهيم بن عيسى، المكتب الإسلامي بيروت ٢٠٤٠، الطبعة: الثالثة، تحقيق: زهر الشاويش.
- (٤٠) تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد، تأليف: سليهان بن عبدالله ابن محمد بن عبدالوهاب، عالم الكتب بيروت ١٩٩٩م، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد أيمن الشبراوي.
- (٤١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان تأليف: العلامة الشيخ عبد الرحمن ابن ناصر الصدي، مؤسسة الرسالة، بيروت ، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ. تحقيق عبد الرحمن بن معلا اللويحق.
- (٤٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تأليف: محمد بن جرير بن يزيد بن خالد الطبري أبو جعفر، دار الفكر بيروت ١٤٠٥هـ.
- (٤٣) الجامع المصحيح المختصر، تأليف: محمد بن إسماعيل أبي عبدالله البخاري الجعفي، دار ابن كثير، اليمامة بيروت ١٤٠٧هـ ١٩٨٧ م، الطبعة: الثالثة، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا.
- (٤٤) الجامع الصحيح سنن الترمذي، تأليف: محمد بن عيسى أبي عيسى الترمذي السلمي، دار إحياء التراث العربي بيروت -، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون.
- (٤٥) الجامع لأحكام القرآن، تأليف: أبي عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، دار الشعب القاهرة.
- (٤٦) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، تأليف: أحمد عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيمية، مطبعة المدني مصر، تحقيق: علي سيد صبح المدني.

Mi Fattani | | ( ... )

- (٤٧) الجواب المفيد في الفرق بين المتغني والتجويد، تأليف عبدالرحمن بن محمد الدوسري، دار إشبيليا، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ، توثيق وتعليق: أ.د. سعود بن عبدالله الفنيسان.
- (٤٨) حياة الداعية الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري -، تأليف: سليهان بن ناصر الطيار، إخراج ونشر د. عبدالمحسن بن عبدالله الزكري، الرياض، ١٤٢٤هـ، الطبعة الأولى.
- (٤٩) درء تعارض العقل والنقل، تأليف تقي الدين شيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧ هـ، تحقيق عبداللطيف بن عبدالرحمن.
- (٥٠) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، للحافظ شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن محمد العسقلاني، دائرة المعارف العثمانية، الهند، ١٣٩٢ هـ -١٩٧٢م، الطبعة الثانية.
- (٥١) الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تأليف: إبراهيم بن علي ابن محمد بن فرحون اليعمري المالكي، دار الكتب العلمية بيروت.
- (٥٢) رد الإمام الدارمي عثمان بن سعيد علي المريسي الجهيمي العنيد، تأليف: أبي سعيد عثمان بن سعيد الدارمي، مكتبة الرشد، الرياض، ١٤١٨ هـ -١٩٩٨ م الطبعة الأولى، تحقيق: رشيد بن حسن الألمعي.
- (٥٣) الرد على القائلين بوحدة الوجود، تأليف: العلامة علي بن سلطان القاري، دار المأمون للتراث دمشق ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، الطبعة: الأولى، تحقيق: علي رضا بن عبدالله بن على رضا.
- (٥٤) **الرد على المنطقيين،** تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني أبي العباس، دار المعرفة بيروت.

Mi Fattani | | ( ...

- (٥٥) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تأليف العلامة أبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- (٥٦) روضة الناظرين عن مآثر علماء نجد وحوادث السنين، تأليف: محمد بن عثمان القاضي، طبعة عام ١٤١٩هـ.
- (٥٧) زيارة القبور والاستنجاد بالمقبور، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني، الإدارة العامة للطبع والترجمة الرياض ١٤١٠هـ، الطبعة: الأولى.
- (٥٨) سلسلة الأحاديث الصحيحة وشئ من فقهها وفوائدها، تأليف: الشيخ محمد بن ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، ١٤٢٢هـ.
- (٥٩) سلسلة الأحاديث الضعيفة وأثرها السلبي في الأمة، تأليف: محمد بن ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، ١٤٢٥ ه.
- (٦٠) سنن ابن ماجه، تأليف: محمد بن يزيد أبي عبدالله القزويني، دار الفكر بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي.
- (٦١) سنن أبي داود، تأليف: سليان بن الأشعث أبي داود السجستاني الأزدي، دار الفكر، تحقيق: محمد محيى الدين عبدالحميد.
- (٦٢) سنن البيهقي الكبرى، تأليف: أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي، مكتبة دار الباز مكة المكرمة ١٤١٤ هـ ١٩٩٤م، تحقيق: محمد عدالقادر عطا.
- (٦٣) السنن الكبرى، تأليف: أحمد بن شعيب أبي عبدالرحمن النسائي، دار الكتب العلمية بيروت ١٤١١هـ ١٩٩١ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: د.عبد الغفار سليمان البنداري، سيد كسروي حسن.

Mi Fattani | | ( ...

- (٦٤) سير أعلام النبلاء، تأليف: محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي أبو عبدالله، مؤسسة الرسالة بيروت ١٤١٣هـ، الطبعة: التاسعة، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، محمد نعيم العرقسوسي.
- (٦٥) شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تأليف: عبدالحي بن أحمد بن محمد العكري الحنبلي، دار ابن كثير دمشق ١٤٠٦هـ، الطبعة: ط١، تحقيق: عبدالقادر الأرنؤوط، محمود الأرناؤوط.
- (٦٦) شرح العقيدة الأصفهانية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني أبي العباس، مكتبة الرشد الرياض ١٤١٥ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: إبراهيم سعيداي.
- (٦٧) شرح العقيدة الطحاوية، تأليف: ابن أبي العز الحنفي، المكتب الإسلامي -بيروت - ١٣٩١هـ، الطبعة: الرابعة.
- (٦٨) الشرح الميسر على الفقهين الأبسط والأكبر المنسوبين لأبي حنيفة، تأليف: محمد بن عبدالرحمن الخميس، مكتبة الفرقان الإمارات العربية ١٤١٩هـ ١٩٩٩م، الطبعة: الأولى.
- (٦٩) شرح النووي لصحيح مسلم، تأليف: أبي زكريا يحيى بن شرف بن مري النووي، دار إحياء التراث العربي بيروت ١٣٩٢هـ، الطبعة: الطبعة الثانية.
  - (٧٠) شريط مسجل للشيخ عبدالرحمن الدوسري، بعنوان: دروس في العقيدة.
- (٧١) شريط مسجل لندوة بعنوان: عقيدة القضاء والقدر، اشترك فيها الشيخ عبدالرحمن الدوسري والشيخ صالح اللحيدان وعلق على الندوة الشيخ عبدالعزيز ابن الباز.

- (۷۲) الشريعة، تأليف: أبي بكر محمد بن الحسين الآجري، دار الوطن الرياض 12۲۰ هـ ۱۹۹۹ م، الطبعة: الثانية، تحقيق: الدكتور عبدالله بن عمر ابن سليان الدميجي.
- (٧٣) شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، تأليف: أبي عبدالله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد الزرعي الدمشقي، دار الفكر بيروت ١٣٩٨هـ، تحقيق: محمد بدر الدين أبي فراس النعساني الحلبي.
- (٧٤) الشيخ عبد الرحمن الدوسري ومنهجه في التفسير، تأليف: د. محمد بن عبدالله الربيعة، رسالة ماجستير تحت الطباعة وقدمت لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، عام ١٤١٨هـ.
- (٧٥) صحيح الترغيب والترهيب، تأليف: ، الشيخ محمد بن ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الخامسة.
- (٧٦) صحيح مسلم، تأليف: مسلم بن الحجاج أبي الحسين القشيري النيسابوري، دار إحياء التراث العربي بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي.
- (۷۷) صحيح الجامع الصغير وزياداته، تأليف: الشيخ محمد بن ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، ٨٠٤ هـ.
- (٧٨) صفوة الآثار والمفاهيم من تفسير القرآن العظيم، تأليف: الشيخ عبدالرحمن ابن محمد الدوسري، دار المغني، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ.
- (٧٩) الصوفية معتقداً ومسلكاً، تأليف: صابر طعيمة، عالم الكتب، الطبعة الأولى، ١٤٠٥ هـ.
- (٨٠) الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، تأليف: شمس الدين محمد بن عبدالرحمن السخاوي، منشورات دار مكتبة الحياة بيروت.
- (٨١) طبقات الحفاظ، تأليف: عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي أبي الفضل، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٣هـ، الطبعة: الأولى.

Mi Fattani | | ( ... )

- (٨٢) طبقات الحنابلة، تأليف: محمد بن أبي يعلى أبي الحسين، دار المعرفة بيروت، تحقيق: محمد حامد الفقى.
- (٨٣) طبقات الشافعية الكبرى، تأليف: تاج الدين بن علي بن عبدالكافي السبكي، هجر للطباعة والنشر والتوزيع ١٤١٣هـ، الطبعة: ط٢، تحقيق: د. محمود محمد الطناحي د.عبد الفتاح محمد الحلو.
- (٨٤) طبقات الشافعية، تأليف: أبي بكر بن أحمد بن محمد بن عمر بن قاضي شهبة، عالم الكتب بيروت ١٤٠٧ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. الحافظ عبدالعليم خان.
- (٨٥) طبقات المفسرين، تأليف: أحمد بن محمد الأدنهوي، مكتبة العلوم والحكم السعودية ١٤١٧هـ ١٩٩٧م، الطبعة: الأولى، تحقيق: سليان بن صالح الخزي.
- (٨٦) العزلة والإنضراد، تأليف: أبي بكر عبد الله بن محمد بن عبيد البغدادي (ابن أبي الدنيا)، دار الوطن الرياض ١٤١٧ هـ ١٩٩٧م، الطبعة: الأولى، تحقيق : مشهور حسن آل سلمان.
- (۸۷) العقيدة الواسطية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء الرياض ١٤١٢هـ، الطبعة: الثانية، تحقيق: محمد بن عبدالعزيز بن مانع.
- (٨٨) علماء الكويت وأعلامها خلال ثلاثة قرون، تأليف عدنان بن سالم بن محمد الرومي، مكتبة المنار الإسلامية، الطبعة الأولى، الكويت، ١٤٢٠هـ.
- (٨٩) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب: الشيخ أحمد ابن عبدالرازق الدويش، مؤسسة الأميرة العنود، الطبعة الرابعة، ١٤٢٣هـ.
- (٩٠) فتح الباري شرح صحيح البخاري، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي، دار المعرفة بيروت، تحقيق: محب الدين الخطيب.

- (٩١) فرق معاصرة تنتسب إلى الإسلام وبيان موقف الإسلام منها، تأليف: د. غالب ابن على عواجى، المكتبة العصرية الذهبية جدة، الطبعة الخامسة، ٢٦٦هـ.
- (٩٢) الفصل في المل والأهواء والنحل، تأليف: علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري أبو محمد، مكتبة الخانجي، القاهرة.
- (٩٣) فضائح الباطنية، تأليف: محمد بن محمد الغزالي أبي حامد، مؤسسة دار الكتب الثقافية، الكويت، تحقيق: عبدالرحمن بدوى.
- (٩٤) فلسطينيات تصوير لأسباب النكبة سياسياً واجتماعياً، مطابع مؤسسة الجزيرة، الرياض، الطبعة الثالثة.
- (٩٥) القاموس المحيط، تأليف: محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة بيروت.
- (٩٦) كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب على الله على الله على المحمد ابن إسحاق بن خزيمة، مكتبة الرشد السعودية الرياض ١٤١٤هـ ١٩٩٤م، الطبعة: الخامسة، تحقيق: عبدالعزيز بن إبراهيم الشهوان.
- (٩٧) كتاب الصفدية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، دار الفضيلة الرياض ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠م.، تحقيق: محمد رشاد سالم.
- (٩٨) كتب ورسائل وفتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم ابن تيمية، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي النجدي.
- (٩٩) كشف الخفا ومزيل الالتباس، عما أشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، تأليف إسماعيل بن محمد العجلوني الجراحي، مؤسسة الرسالة، بيروت 1٤٠٥ هـ، الطبعة الرابعة، تحقيق أحد القلاش.
- (١٠٠) لسان العرب، تأليف: محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، دار صادر بيروت، الطبعة: الأولى.

- (۱۰۱) السان الميزان، تأليف: أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م، الطبعة: الثالثة، تحقيق: دائرة المعارف النظامية الهند.
- (١٠٢) للحق والحقيقة من كلام خير الخليقة، تأليف: الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري، دار المحمدي، جدة، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ تحقيق، مصطفى بن أبي النصر الشلبي.
- (١٠٣) لعة الاعتقاد الهادي إلى سبيل الرشاد، تأليف: أبي محمد عبدالله بن أحمد ابن قدامة المقدسي، الدار السلفية الكويت ١٤٠٦ هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: بدر بن عبدالله البدر.
- (١٠٤) المبتدأ والخبر لعلماء في القرن الرابع عشر وبعض تلاميذهم، تأليف: إبراهيم بن محمد بن ناصر السيف، دار العاصمة، ١٤٢٦هـ.
- (١٠٥) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تأليف: أبي محمد عبدالحق ابن غالب بن عطية الأندلي، دار الكتب العلمية لبنان ١٤١٣هـ ١٩٩٣م، الطبعة: الاولى، تحقيق: عبدالسلام عبدالشافي محمد.
- (١٠٦) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، تأليف: أبي عبدالله محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي ( ابن القيم ) ، دار الكتاب العربي بيروت ١٣٩٣ هـ ١٩٧٣ م، الطبعة: الثانية، تحقيق: محمد حامد الفقى.
- (۱۰۷) المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: عبدالقادر بن بدران الدمشقي، مؤسسة الرسالة بيروت ۱٤٠١ هـ، الطبعة: الثانية، تحقيق: د. عبدالله بن عبدالمحسن التركي.
- (۱۰۸) المدخل لدراسة الأديان، تأليف: د. محمد بن سيد أحمد المسير، دار الطباعة المحمدية، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤١٥هـ.
  - (١٠٩) مذكرة مخطوطة بعنوان: كتابات الشيخ الدوسري بالصحف.

- (١١٠) مسائل الإمام أحمد بن حنبل وابن راهويه، تأليف: إسحاق بن منصور ابن بهرام الكوسج أبي يعقوب التميمي المروزي، دار الهجرة، الرياض ١٤٢٥ هـ ٢٠٠٤ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: خالد بن محمود الرباط وئام الحوشي د. جمعة فتحي.
- (۱۱۱) المستدرك على الصحيحين، تأليف: محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري، دار الكتب العلمية بيروت ۱۲۱۱هـ ۱۹۹۰م، الطبعة: الأولى، تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا.
- (١١٢) مسند الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: أحمد بن حنبل أبي عبدالله الشيباني، مؤسسة قرطبة مصر.
- (١١٣) مشارق الأنوار على صحاح الآثار للقاضي أبي الفضل عياض بن موسى بن عياض اليحصبي السبتي المالكي، المكتبة العتيقة، ودار التراث.
- (١١٤) مشكاة المصابيح، تأليف محمد بن عبدالله الخطيب التبريزي، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥هـ، بيروت، تحقيق ومراجعة محمد بن ناصر الدين الألباني.
- (١١٥) معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول، تأليف: حافظ بن أحمد حكمي، دار ابن القيم الدمام ١٤١٠هـ ١٩٩٠م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عمر بن محمود أبي عمر.
- (١١٦) المعجم الأوسط، تأليف أبي القاسم سليان بن أحمد الطبراني، دار الحرمين، القاهرة، ١٤١٥هـ، تحقيق طارق بن عوض الله الحسيني.
- (١١٧) معجم ألفاظ العقيدة، تأليف: أبي عبدالله بن عامر عبدالله فالح، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٢٠هـ.
- (١١٨) المعجم الكبير، تأليف أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، مكتبة الزهراء، الموصل ٤٠٤ هـ، الطبعة الثانية تحقيق حمدي بن عبدالمجيد السلفي.

- (١١٩) المعجم الوسيط، تأليف: إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبدالقادر / عمد النجار، دار الدعوة، تحقيق: مجمع اللغة العربية.
- (١٢٠) معجم مقاليد العلوم، تأليف: أبي الفضل عبدالرحمن جلال الدين السيوطي، مكتبة الآداب القاهرة / مصر ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: أ.د محمد إبراهيم عبادة.
- (۱۲۱) معجم مقاييس اللغة، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، دار الجيل بيروت لبنان ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون.
- (١٢٢) المفردات في غريب القرآن، تأليف: أبي القاسم الحسين بن محمد، دار المعرفة لبنان، تحقيق: محمد سيد كيلاني.
- (۱۲۳) منظومة سلم الوصول إلى علم الأصول في توحيد الله واتباع الرسول في تأليف: حافظ بن أحمد الحكمي، مكتبة السوادي، جدة، الطبعة الأولى، عمد بن أحمد بن أحمد سيد أحمد.
- (١٢٤) منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى، ٢٠٦هـ، تحقيق محمد رشاد سالم.
- (١٢٥) منهج الأشاعرة في العقيدة، تاليف: سفر بن عبدالرحمن الحوالي، دار القدس، صنعاء، الطبعة الثانية، ١٤٢١هـ.
- (١٢٦) المنهج المقترح لفهم المصطلح، تأليف: الشريف حاتم بن عارف العوني، دار الهجرة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ.
- (١٢٧) الموجز في الأديان والمذاهب المعاصرة، تأليف: ناصر بن عبدالله القفاري، وناصر بن عبدالله العقل، دار الصميعي، الرياض، ١٤١٣ هـ-١٩٩٢م، الطبعة الأولى.

- (١٢٨) الموسوعة العربية العالمية، مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٩هـ.
- (١٢٩) موسوعة الفلسفة، تأليف: عبدالرحمن بدوي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٨٤م.
- (١٣٠) الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة، إشراف وتخطيط ومراجعة/ د. مانع بن حماد الجهني، دار الندوة العالمية، الرياض، الطبعة الرابعة، ١٤٢٠هـ.
- (۱۳۱) ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تأليف: شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، دار الكتب العلمية بيروت ١٩٩٥م، الطبعة: الأولى، تحقيق: الشيخ علي محمد معوض والشيخ عادل أحمد عبدالموجود.
- (١٣٢) نبذة في العقيدة الإسلامية، تأليف: الشيخ محمد بن صالح العثيمين، مطابع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة الثانية، ١٤٠٧هـ.
- (۱۳۳) نبذة مختصرة عن حياة الداعية الإسلامي عبدالرحمن بن محمد الدوسري، تأليف: أحمد بن عبدالعزيز الحصين، مطابع شركة السليان والفريح، بريدة، ٥٠٥ هـ.
- (١٣٤) النبوات، تأليف: أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، المطبعة السلفية القاهرة ١٣٨٦هـ.
- (١٣٥) نفثات داعية، تأليف: عبدالرحمن بن محمد الدوسري، مكتب دار الأرقم، الكويت، ١٤٠١هـ، الطبعة الأولى.
- (١٣٦) نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تأليف: أحمد بن محمد المقري التلمساني، دار صادر بيروت ١٣٨٨ هـ، تحقيق: د. إحسان عباس.
- (۱۳۷) نونية القحطاني، تأليف: عبدالله بن محمد الأندلسي، مطبعة سفير، الرياض، الطبعة الرابعة ١٤٢٠هـ، تصحيح وتعليق: محمد بن أحمد سيد أحمد.

- (١٣٨) هداية الراغب لشرح عمدة الطالب، تأليف: عثمان بن أحمد النجدي الحنبلي دار المدني ، جدة، الطبعة الثانية، ١٤١٠هـ، تحقيق حسين محمد مخلوف.
- (١٣٩) وفيات الأعيان و أنباء أبناء الزمان، تأليف: أبي العباس شمس الدين أحمدا بن محمد بن أبي بكر بن خلكان، دار الثقافة لبنان، تحقيق: إحسان عباس.
- (١٤٠) اليهودية والماسونية، تأليف: الشيخ عبدالرحمن بن محمد الدوسري، دار السنة، الطبعة الأولى، القاهرة، ١٤١٤هـ.

## فهرس الموضوعات

| ملخص الدراسة                                                           |
|------------------------------------------------------------------------|
| <b>Abstract</b>                                                        |
| القدمـــة                                                              |
| أ- فكرة الموضوع                                                        |
| ب- أهمية الموضوع                                                       |
| ج – أسباب اختياري للموضوع                                              |
| د – الدراسات السابقة                                                   |
| ه - منهجي في البحث                                                     |
| و- خطة البحث                                                           |
| التمهيك                                                                |
| التمهيد (عن حياة الشيخ عبدالرحمن الدوسري → الشخصية والعلمية) ١٦        |
| الباب الأول: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ~ في توضيح عقيدة السلف ٥٤    |
| الفصل الأول: التوحيد وأقسامه                                           |
| تمهيــد                                                                |
| المبحث الأول: توحيد الربوبية                                           |
| المطلب الأول: تعريف الربوبية لغة وشرعا                                 |
| المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري - في بيان وجود الله سبحانه |
| وتعالى٧٥                                                               |
| الفلاسفة الغربيون وموقفهم من وجود الله سبحانه وتعالى                   |
| المحث الثاني: توحيد الألوهية                                           |

| _   |
|-----|
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
| :   |
| •   |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
| _   |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
| _   |
| _   |
|     |
| _   |
|     |
|     |
|     |
|     |
|     |
| 2   |
| ani |
|     |
| 2   |
|     |
| V2  |
| B   |
|     |
| 13  |
| ~   |
| )   |
| •   |
|     |

| ٦٦                          | المطلب الأول: تعريف الألوهية لغة وشرعاً               |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------|
| - في بيان توحيد الألوهية ٦٨ | المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري           |
| ٦٨                          | المسألة الأولى: بيان أهمية توحيد الألوهية             |
| ، ومثالان لها٧١             | المسألة الثانية: بيان معنى العبادة، وشمولها، ومراتبها |
| ۸۳                          | المسألة الثالثة: ذكر بعض ما يضاد العبادة              |
| 9٣                          | المسألة الرابعة: الحكم بغير ما أنزل الله              |
| 97                          | المبحث الثالث: توحيد الأسماء والصفات                  |
| ٩٧                          | المطلب الأول: تعريف توحيد الأسماء والصفات             |
| م في بيان توحيد الأسماء     | المطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري           |
| 99                          | والصفات                                               |
| ماء والصفات ٩٩              | المسألة الأولى: كيفية إثبات الشيخ الدوسري للأسه       |
| االشيخ ~ا                   | المسألة الثانية: نماذج لبعض الصفات التي تكلم عنه      |
| ئيخالدوسري ~ منها١١٧        | المسألة الثالثة: بعض المصطلحات المحدثة وموقف الش      |
| 171                         | الفصل الثاني: الإيمان والقدر                          |
| 177                         | المبحث الأول: الإيمـــان                              |
| ١٢٣                         | المطلب الأول: تعريف الإيمان                           |
| ١٢٨                         | المطلب الثاني: دخول العمل في مسمى الإيمان             |
| 181                         | المطلب الثالث: أثر الكبيرة على الإيمان وحكم مرتكبها   |
| 181                         | المسألة الأولى: أقسام الذنوب وتعريف الكبيرة وأثرها    |
| 184                         | المسألة الثانية: حكم مرتكب الكبيرة عند السلف          |
| م في الحكم على مرتكب        | المسألة الثالثة: رأي الشيخ عبدالرحمن الدوسري          |
| 140                         | الكبيرة                                               |
| 1 <b>4</b> %                | المحث الثاني: القـــدر                                |

| _          |  |
|------------|--|
| ÷          |  |
| _          |  |
| / /        |  |
| Mi Fattani |  |

| تمهیــد                                                       |
|---------------------------------------------------------------|
| لمطلب الأول: تعريف القدر لغة وشرعاً                           |
| لمطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري حيف بيان بعض مسائل |
| لقدر                                                          |
| المسألة الأولى: القدر والأسباب                                |
| المسألة الثانية: الفرق بين الحكم الكوني والشرعي               |
| المسألة الثالثة: الفرق بين القضاء والمقضي وحكم الرضى بهما     |
| المسألة الرابعة: حكم الاحتجاج بالقدر                          |
| المسألة الخامسة: أفعال العباد                                 |
| المسألة السادسة: ثمرة الإيمان بالقضاء والقدر                  |
| لفصل الثالث: بقية أركان الإيمان                               |
| لمبحث الأول: الإيمان بالملائكة                                |
| لمطلب الأول: تعريف الملائكة لغةً واصطلاحاً                    |
| لمطلب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري 🤝                  |
| المسألة الأولى: وجوب الإيمان بالملائكة وحكم من أنكر وجودهم    |
| المسألة الثانية: وظائف الملائكة وخصائصهم                      |
| المسألة الثالثة: الجن والشياطين                               |
| لبحث الثاني: الإيمان بالكتب                                   |
| لمطلب الأول: معنى الإيمان بالكتب وأدلة وجوبه                  |
| لمطلب الثاني: الكتب الموجودة لدى أهل الكتاب                   |
| المسألة الأولى: التوراة                                       |
| المسألة الثانية: الإنجيل                                      |
|                                                               |

| _          |  |
|------------|--|
| :          |  |
| _          |  |
| _          |  |
| Mi Fattani |  |

| ة لدى أهل الكتاب الآن          | المسألة الثالثة: موقف المسلم من الكتب الموجود    |
|--------------------------------|--------------------------------------------------|
| 1/9                            | المطلب الثالث: القرآن الكريم                     |
| 1/9                            | المبحث الثالث: الإيمان بالرسل                    |
| 19.                            | المطلب الأول: الإيمان بالرسل جميعاً              |
| 19                             | المسألة الأولى: معنى الإيمان بالرسل جميعاً       |
| بنهم واحد                      | المسألة الثانية: بيان أن دعوة الأنبياء واحدة ودب |
| دم الغلو فيهم                  | المسألة الثالثة: الوسطية في الإيمان بالرسل وع    |
| 199                            | المسألة الرابعة: المعجزات                        |
| Y•Y                            | المسألة الخامسة: عصمة الأنبياء                   |
| Y•\$                           | المطلب الثاني: الإيمان بمحمد ﷺ                   |
| ۲٠٤                            | المسألة الأولى: واجبنا نحو النبي 🌉               |
| ۲۰٦                            | المسألة الثانية: أوجه الانتفاع برسالته           |
| ۲۰۸                            | المسألة الثالثة: من معجزاته ﷺ                    |
| ۲۱۰                            | المبحث الرابع: الإيمان باليوم الآخر              |
| 711                            | المطلب الأول: أهمية الإيمان باليوم الآخر         |
| Y1\mathred{r}                  | المطلب الثاني: الإيمان بالغيب                    |
| ٣١٦                            | المطلب الثالث: البعث بعد الموت والقيامة          |
| 719                            | المسألة الأولى: الجزاء والحساب                   |
| YY•                            | المسألة الثانية: الشفاعة                         |
| YYY                            | المسألة الثالثة: الجنة والنار                    |
| ~ في الدفاع عن عقيدة السلف ٢٢٥ | الباب الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري       |
| YYV                            | تمهــد                                           |

| ~ في مواجهة المتكلمين ٢٢٩          | الفصل الأول: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري         |
|------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ۲۳۰                                | تمهيــد                                           |
| - في مواجهة المعتزلة ٢٣٣           | المبحث الأول: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري        |
| YTE                                | المطلب الأول: نشأة المعتزلة وبعض عقائدها          |
| لرحمن الدوسري ~ فيما               | المطلب الثاني: المسائل التي تطرق إليها الشيخ عبدا |
| YTV                                | يتعلق بالمعتزلة                                   |
| YTV                                | المسالة الأولي: بيان خطر المعتزلة                 |
| ار                                 | المسألة الثانية: قولهم بخلود مرتكب الكبيرة في الن |
| Y£\mathfrak{\psi}                  | المسألة الثالثة: إنكارهم لحقيقة السحر             |
| Y£V                                | المسألة الرابعة: إنكارهم لصفة الرؤية              |
| فيهم وأنهم هم المحْدِثون لها ٢٤٩   | المسألة الخامسة: زعمهمأنأفعال العباد غير مخلوقة   |
| You                                | المسألة السادسة: ردهم لخبر الآحاد                 |
| ~ في مواجهة الأشعرية ٢٥٥           | المبحث الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري       |
| ۲۵۲                                | المطلب الأول: التعريف بالأشعرية وأهم عقائدهم      |
| ~ للكلام عنها فيما يتعلق           | المطلب الثاني: المسائل التي تطرق الشيخ الدوسري    |
| Y7¥                                | بالأشعرية                                         |
| Y7\frac{\pi}{2}                    | المسألة الأولى: إنكارهم لصفة الكلام               |
| ٠,٠                                | المسألة الثانية: مذهبهم في تعريف الإيمان          |
| لله سبحانه                         | المسألة الثالثة: نفيهم الحكمة والتعليل في أفعال ا |
| عرة۲٦٨                             | المسألة الرابعة: نقده للسبكي السالك نهج الأشاء    |
| زم <u>ف</u> ے ردہ علی الأشاعرة ۲۷۰ | المسألة الخامسة: نقد الشيخ ~ لأسلوب ابن حا        |
|                                    | الفصل الثاني: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري        |
|                                    | تمهيـد                                            |

| _          |  |
|------------|--|
| :          |  |
| _          |  |
| _          |  |
| Mi Fattani |  |

| 277 | المبحث الأول نبذه مختصرة عن الصوفية ونشأتها                                 |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۰ | المبحث الثاني: المسائل التي تطرق لها الشيح الدوسري حية مواجهة الصوفية.      |
| 7.1 | المطلب الأول: مفهوم الزهد الشرعي والبدعي                                    |
|     | المطلب الثاني: المصطلحات والعقائد الصوفية التي تطرق لها الشيخ الدوسري       |
| 712 | ~ عرضاً أو تفصيلاً                                                          |
| 791 | المطلب الثالث: موقف الشيخ الدوسري ﴿ مِن الصوفية وحكمه عليهم                 |
|     | الفصل الثالث: جهود الشيخ عبدالرحمن الدوسري ح في مواجهة الرافضة              |
| 794 | والباطنة                                                                    |
| 798 | المبحث الأول: التعريف بالرافضة والباطنية                                    |
| 790 | المطلب الأول: تعريف موجز بالرافضة                                           |
| 797 | المطلب الثاني: تعريف موجز بالباطنية                                         |
|     | المبحث الثاني: المسائل التي تطرق الشيخ الدوسري 🤝 لذكرها فيما يتعلق          |
| 447 | بالرافضة والباطنية                                                          |
| 447 | المسألة الأولى: أصل التشيع والمذاهب الغالية في علي رضي المسألة الأولى:      |
|     | المسألة الثانية: دعوى الباطنية أن للقرآن باطناً وللباطن سبعة أبطن ورد الشيخ |
| 799 | الدوسري ~ عليها                                                             |
| ۳٠١ | المسألة الثالثة: اعتماد الرافضة والباطنية على طريقة التأويل                 |
| ٣.٣ | المسألة الرابعة: القول بالنص في إمامة علي الله وخلافته بعد النبي ﷺ          |
| 4.8 | المسألة الخامسة: التقيــة                                                   |
| ٣.0 | المسألة السادسة: تعظيم بعض المزارات والقبور                                 |
| ٣.٦ | المسألة السابعة: حكم توبة الباطنية                                          |
| ٣.٧ | المسألة الثامنة: الخلاف بين السنة والشيعة                                   |
| ٣•٨ | المسألة التاسعة: سؤال وجواب                                                 |

| ٣٠٩        | الخاتمـة              |
|------------|-----------------------|
| ٣١٢        | الفهارس               |
| ٣١٤        | فهرس الآيات القرآنية  |
| <b>TYA</b> | فهرس الأحاديث النبوية |
| ٣٣١        | فهرس الأعلام          |
| ٣٣٤        | فهرس المصطلحات        |
| <b>***</b> | فهرس المصادر والمراجع |
| Ψ0ξ        | فهرس الموضوعات        |

